## በኢትዮጵያ የመጀመሪያው የመጽሐፍ ቅዱስ ትርጕም በግእዝ ቋንቋ

በቀ/ዶ/ር ምክረ ሥላሴ ንብረ አማትኤል ተዘጋጀ



# THE EARLY TRANSLATION OF THE BIBLE INTO ETHIOPIC/GEEZ

Prepared by Mikre-Sellassie G. A. (BA, BD, PhD)

አዲስ አበባ 2000 ዓ. ም. ADDIS ABEBA 2008

## የአዘ*ጋጁ መ*ብት በሕግ የተጠበቀ ነው All Rights Reserved

(C) ቀ/ዶ/ር ምክረ ሥሳሴ 1/አማትኤል
Rev. Dr. Mikre Sellassie G/Amamanuel
የፓ. ሣ. ቀ. 10701 አዲስ አበባ
P. O. Box 10701, Addis Ababa
የስልክ ቀ. Tel. No.
011-6-470790, 0911-889170
Email Address:- mikre71@yahoo.com

የመጀመሪያ ኅትመት 2000 ዓ. ም.

በብርሃንና ሰላም ማተሚያ ድርጅት ታተመ አዲስ አበባ 2000 ዓ. ም.

ይህ አሞር ጽሑፍ መጽሐፍ ቅዱስ ጥንታዊ የኢትዮጵያ ቋንቋ ወደሆነው ወደ ግእዝ መቼ፣ በማንና ከምን ቋንቋ ወይም *ቋንቋዎች እን*ደተተረ*ጕመ የሚገ*ልጥ ነው። ማእዝ የኢትዮጵያ የጥንት ቋንቋ ነው። የግእዝ ቋንቋ ራሱን የቻስ የጽሑፍ ቋንቋ **ጊዜ በትክል አይታወቅም**። በስ*ሜ*ን ኢትዮጵያ ባለችው በማጣራ የተገኘው ከክርስቶስ ልደት በ ላ በ3ኛው መቶ ክፍለ ዘመን በቆመው ሐውልት ላይ የተቀረጸ ጽሑፍ በኢትዮጵ*ያ* ቀዳሚው የማእዝ ጽሑፍ ይታመናል።¹ ብዙ ሲቃውንት እንደሚሉት ማእን! አሁን ዛሬ ·እንደምናነበው አናባቢ ምልክቶች ኖረው*ት የጽሑፍ ቋንቋ መሆን* የቻለው ክአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ከቅዱስ ፍሬምናጦስ (አባ ሰላማ) ጊዜና ክአብርሃ ወአጽብሐ ዘመን ወዲህ ነው እንጂ ከዚያ በፊት ፊደላቱ ቢኖሩም አናባቢ ምልክቶች ሳይኖሩአቸው የነበረው **ማእዙ ፊደል ብቻ በመሆኑ ፊደሎቹ በቀሳሱ ስመነበብ የማይ**መቹ ስላማ ከሣቴ ብርሃን ቅዱሳት መጻሕፍትን ሲተረጕሙና ሲያስተረጕሙ ፊደሎቹ ሰላስቸንሯቸው ስካዕብ፣ ስራብዕ፣ ለሐምስ፣ ስሳድስና ስሳብሪ ስሣልስ፣ የፊደላቱን ድምፆች የሚሰዋውጡ አናባቢ ምልክቶችን ጨምረው **ፊደል ሰ**ባት <del>ዓ</del>ይነቶች እንዲሆኑ አዚጋጅተው እ*ያ'ንዳ'ንዳ*、 ለአጻጸፍና ለድምፅ አሰጣጥ እንዲመች አድርጋውልናል።

ከዚያ በፊት ግን ቅዱስ ፍሬምናጦስ አባ ሰሳማ ከሣቴ ብርሃን አስከመጡበት ጊዜና እስክ አብርህ ወአጽብሐ ዘመን ድረስ ካዕብ፣ ሣልስ፣ ራብዕ፣ ሐምስ፣ ሳድስና ሳብዕ ሳይኖሩ ሰዎች በግአዝ ብቻ ይጽፉ ነበር። በመጽሐፌ ምስጢር የቅዱስ ፍሬምናጦስ አባ ሰሳማን ትጋትና ታሳቅ አስተዋጽኦ ሲተርክ ።ወአምጽአ ለነ ስሳማ ጳጳስ ፌደስ እምሕርክት ያነስ ወሜጦሙ በአሐዱ ልሳን ወእሙ ንቴ ስብዐቴ ፌደሳት» ።ስሳማ ጳጳስ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sergew Hable Sellassie, <u>Ancient and Medieval Ethiopian History</u> በሚል ርእስ የጸ4-ትን ገጽ 12 ተመልከተ።

ከሕርክትያኖስ (ክድምፅ ሰጪዎች) ራደልን አመጣልን ወደ ግእዝ ተንቋም አስገባልን፤›› በማስት ይመስክራል።¹ ለምሳሌ ‹‹መበጺሑሙ›› ለማስት ‹‹መበጸሐሙ››፤ አንዲሁም ‹‹አፍስሶሙ›› ለማስት ‹‹አፌስስሙ›› ተብሎ ነበር የሚጸፌው። አንዲሁም ‹‹ታዜና ወልደ አልዐሜዳ ካሌብ›› በማስት ሬንታ ‹‹ተዘን ወስደ አለዐሙደ ክሰበ›› አያሉ ይጽፉ እንደነበረ በአክሱምና በሽሜዛ በድንጋይና በሐውልቶች ላይ ተጽፌው ይገኛሉ።² በተለይም በአክሱም ሐውልት ላይ ተጽፎ የሚገኘው 42 ቃላት ያለው ምንባብ በግእዙ ፊደሎች ብቻ የተጸፈ ነው።³ ይህም ስጸሐፊም ሆነ ስእንባቢ እጅግ አስቸጋሪ ነበር። የግእዝን ፊደል አቀማመጥ ሰውጠው ከሻራ ወደ ቀኝ የመጻፍንና የማንበብን ዘይ የፈጠሩ ቅዱስ ፍሬምናጦስ ናቸው። ከዚያ በፊት የሚጸፈውና የሚነበበው እንደ የሴም ቋንቋዎች ክቀኝ ወደ ግራ ነበር።

ይህ ጽሑፍ ቀደም ሲል ተዘጋጅቶ የነበረው በኢትዮጵያ እርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ለተከበረው ለ2 ሺህ ዓመት ሰውጣው መጽሐፍ ውስጥ እንዲታተም ነበር። በዓል እንግሊዝኛው ሲቀር እማርኛው በእርግጥ ታትጧል። ነገር ግን በኅትሙቱ ዝግጅት ሥራተኞች ግዴስሽነትና ማንእሰብኝነት መጽሐፉ በተሰይ የእኔ ጽሑፍ በጣም ተበላሽቶ ነው የታተመው። እንድ ታላቅ ስሕተት የተደረገው እኔ መጽሐፍ ቅዱስን ስለተረ*ጕ*ሙት ሰዎች ብዛትና *ሁ*ኔታ ለመግለጥ ለምሳሌ ከጥቂት መጻሕፍት የወሰድኳቸውን የግሪኩን (የጽርኡን) ቃላት፣ ሐረሳችና ዓረፍተ ነገሮች በሙሉ በመተው ትርፖማቸውን ብቻ ጽፈዋል። የግሪኩ ቃላት፣ ሐረሳችና ዓረፍተ ነገሮች በሙሉ መግባት ነበረባቸው። እንዚህ ከቀሩ እንባብያን ምንም ነገር ሊረዱ እይችሎም። ስለዚህ እንባብደን የ**እ**ኔን እባባል በትክክል እንዲረዱት የማሪኩን (የጽርኩን) ቃላት፣ ሐረሳችና ዓረፍተ ንግሮች በሙሉ እንዲገት አድርጌ እንደነና እንዲጻፍ አድርጌአለሁ። **ዳግመኛ የንግ**ሥት ሕንዴኬ ጃንደረባ (በጅሮንድ) ብሎይ ኪዳንን ያነብብ የነበረው በምን ቋንቋ እንደነበረ እኔ ያቀረብኩትን ሐተታ ሀሳቡን ለውጠውታል። አሁን የኔ ሀሳብ እንደነበረ ተተምጧል። ስለዚህ አንባብያን ስለጽሐ-ፉ ጥያቄና አስተያየት ካላቸው በተሰጠው የስልክ ትጥር (0116-470790 ወይም 0911-889170) ደውለው ከእኔ ከአዘጋጃ ጋር በቀጥታ ሲወያዩ ይችላሉ። መልካም ንባብ!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> አለቃ ኪዳነ ወልድ ክፍሌ፣ <u>መጽሐፌ ስዋስው ወግስ ወመዝገቢ ቃሳት</u> ሐዲስ፣ አርትስቲክ ማተሚያ ቤት፣ አዲስ አበባ፣ 1948 ዓ. ም. *ገ*ጽ 29።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> የላይኛውን መጽሐፍ ንጽ 30-31 ይመልክቱ።

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> የላይኛውን መጽሐፍ ንጽ 29 ይመልከቱ።

## የአርአስት ማውጫ

| σο <b>7</b> (1,8                                        | 7X<br>5 |
|---------------------------------------------------------|---------|
| 20-711.5                                                | 3       |
| የአርእስት ማውጫ                                              | 8       |
| 1. መቅድም                                                 | 9       |
| 2. የአይሁድ ባሀል ተጽእኖ በኢትዮጵያ ሳይ                             | 9       |
| 3. መጽሐፍ ቅዱስ በግእዝ የተተረጕመው መቼ ነው                          | 15      |
| 4. የስብዓ <i>"</i> ሲቃናት ትርጕም ምንድን ነው                      | 18      |
| 4.1 የስብዓ ሊቃናት ትርፖም አመጣጥ                                 | 21      |
| 4.2 የአይሁድ ቀኖና መጻሕፍት በሙሉ ተተርፐመዋል                         | 25      |
| 4.3 ለሰብዓ ሲቃናት ትርጕም የተሰጠ ምስክርነት                          | 26      |
| 4.4 ሰመጽሐፍ ቅዱስ ትርፖም የሰብዓ ሊቃናት ጥቅም                        | 27      |
| 5. የመጽሐፍ ቅዱስ ወደ ግእዝ ቋንቋ መተርጉም                           | 30      |
| 6. መጽሐፍ ቅዱስን ወደ ግእዝ የተረጉሙ ሰዎች                           | 34      |
| 7. መጽሐፍ ቅዱስን ወደ ግእዝ ሰመተር <i>ጉም የረ</i> ዱ ሴሎ <sup>3</sup> | ۴       |
| ት <b>ር</b> ፖምች                                          | 38      |
| 8. የግእዝ ቅዱስት መጻሕፍት መሻሻል                                 | 42      |
| 9. የግእዝ ቅዱስት መጻሕፍት ኅትመት                                 | 47      |
| 10 የሚእን የብራፍ ቅዱስት <b>መ</b> ጻሕፍት የ <b>ማ</b> ንኙበት በታያ     | ወች 48   |

#### 1. መቅድም

ከከርስቶስ ልደት በኋላ በመጀመሪያዎቹ ስድስት መቶ ዓመታት መጽሐፍ ቅዱስ ከተተረጕሙባቸው በጣም ጥቂት የዓስም ቋንቋዎች መካከል ሁስቱ የአፍሪካ ቋንቋዎች ናቸው። እነሱም የግብጽ ጥንታዊ ቋንቋ "ቅብጥ" እና የኢትዮጵያ ጥንታዊው ቋንቋ "ግእዝ" ናቸው። የመጽሐፍ ቅዱስን በግእዝ የመተርጕም ታሪክ ለመዳስስ አንድ ስው የሀገሪቱን ታሪካዊ፣ ሃይማኖታዊና ባሀሳዊ ስረ *መሠረት* ቢያንስ ባጭሩ መመልክት ያስፈልጋል። በእፍሪካ ቀንድና በቀይ ባሕር ምዕራባዊ ታን ልዩ መልክአ ምድራዊ አቀማመጥ ያላት ኢትዮጵያ ከብዙ ሺህ ዓመታት ጀምሮ በመካከሰኛው ምሥራቅና በአፍሪካ ሥልጣኔ መካከል እንደ ድልድይ ሆና ኖራለች። በረጅም ታሪካዊ ጉዞ ኢትዮጵያ ከደቡብ ወረቢያ፣ ከግብጽና ከእስራኤል ሕዝቦች ጋር ቅርብ ማንኙነቶችን አዳብራ ነበር። ይሁንና ማንኙነቶቹ በአየርና በምጣኔ ሀብት ሁኔታዋች ተስውሰዋል። ከሳይ ክተጠቀሱት ቦታዎች፣ በተለይም ከደቡብ ዐረቢያ አያሌ ሕዝቦች ከከርስቶስ ልደት በፊት እንድ ሽህ ዓመታት ጀምሮ በነበረው ረጅም ጊዜ ውስጥ ወደ ኢትዮጵያ መፍሰስ (መስደድ) ጀምረው ነበር። እነዚህ ስደተኞች ውስው አድረው **ቋንቋቸው**ን ሥርዓታቸውንና ሴሎች ባህሳዊና ሃይማኖታዊ ውርሶቻቸውን መጠጊያ ወዳንኙበት ወደ ኢትዮጵያ ማስንባት ችለዋል። ሆኖም እነዚህ ውርሶች ሁሉ በኋላ ጊዜ በኢትዮጵያ እየተሰወጡና እየተሻሻሱ መጥተዋል።

## 2. በኢትዮጵያና በኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ቤተክርስቲያን ላይ የአይሁድ ሥርዓት ተጽእኖ

በንፃድ ተጀምሮ በፖስቲካ መስከ እያደገ የመጣው የኢትዮጵያና የእስራኤል ግንኙነት ከከርስቶስ ልዴት በፊት በመጀመሪያው ሺህ ዓመት መግቢያ ላይ በንግሥተ ሳባና በንጉሥ ስሎምን ጊዜ ክፍ ካስ ደረጃ ላይ ደርሶ ነበር። ንግሥተ ሳባ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sergew Hable Sellassie, Ancient and Medieval Ethiopian History 1972 78 29-33.

ንጉሥ ሰሎሞንን አንደ ንብኘት የሚያስረዳው ቀዳሚው የመጽሐፍ ቅዱስ የመረጃ ምንጭ 1ኛ ነገሥት ምዕራፍ 10 ከቁፕር 1-13 እና 2ኛ ዜና መዋዕል ምዕራፍ 9 ከቁፕር 1-12 ያለው ነው። ሆኖም የንግሥተ ሳባ ታሪክ በኢትዮጵያ<sup>2</sup>፣ በደቡብ ዐረቢያ እና በአይሁድ የሥነ ጽሑፍ ትውፊት ሰፊ ማብራሪያ ተስጥቶታል። "በመካከለኛው ምሥራቅም በየትኛውም እካባቢ ከሚገኙና መልካም ከሆኑ አካባቢዎች የአንዱ ርእስ ሆኗል"። 5

ስስ ንግሥተ ሳባ ታሪክ ዋናው የኢትዮጵያ ምንጭ "ክብሪ ነገሥት" ተብሎ የሚጠራው የኢትዮጵያን ብሔራዊ የረጅም ጊዜ ታሪክ የያዘና ዋናው የንጉሣዊ አንዘዝ አስተሳስብ የመነጨበት መጽሐፍ ነው። "ክብሪ ነገሥት" ንግሥተ ሳባ ከንጉሥ ስሎሞን ጋር ቅርብ ሻንኙነት መሥርታና ከዚህም በማስከተል የአይሁድን ሃይማኖት ተቀበሳ አንደ ነበር በሰፊው ይገልጻል። ከኢየሩሳሌም ስትመስስም ከሰሎሞን የወለደችው "ምኒልክ" የተባለው ልጅሞ የኢትዮጵያ ሥርወ መንግሥት መሥራች አንደሆነ "ክብሪ ነገሥት" ያስረዳል። በኢትዮጵያ የመጨረሻው ንጉሠ ነገሥት አስከ ነበሩት ቀዳማዊ ኃይለ ሥላሴ ድረስ የነገሡ ነገሥታት ሁሉ ከቀዳማዊ ምኒልክ ዝር ሲወርድ ሲዋረድ የመጡ እንደሆኑ ጽኑ አምነት ነበራቸው። ይህም አምነት በተሻሻለው የ1955 ዓ.ም.

የኢትዮጵያ ሕን መንግሥት አንቀጽ 2 ላይ እንደሚከተለው ተመዝግቦ ይገኛል። "የንጉሠ ነገሥቱ ክብር ከኢየሩሳሌሙ ንጉሥ ከስተመንና ከኢትዮጵያዊቷ ንግሥተ ሳባ ልጅ ከቀዳማዊ ምኒልክ ያለማቋረጥ ሲቀጥል ከመጣው ሐረግ ጋር ተያይዞ ስዘለዓለም ይኖራል።"

በዚህም ላይ professor E. Ullendorff አስተያየት ሲከጡ እንዲህ ብለዋል። "እዚህ ሳይ ለዘብ ባሉ ሕጋዊ ቃላት ከንጉሥ ስሎሞንና ከንግሥተ ሳባ ምሥጢራዊ ግንኙነት ቀጥታ ዝርያ ያሰው ነው የሚለውን የማያቋርጥ ጠንካራ አቋም እናንኛ ለን። ይህም የብሱይ ኪዳን ታሪክን ጸንቶ የመኖር ጠቀሚታና ሰራ ውጤቱን የሚያስታውለን ነው።"

ጌታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በመዋዕስ ስብክቱ ስለ አንዳንድ ፌሪሳውያንና ጸሐፍት እሰማመን ሲናገር ንግሥታ ሳባ የሰሎምንን ጥበብ ለመስማት ክሩቅ አገር መምጣቷን እንዲህ ሲል አመሰማኗታል። "ንግሥተ እዜብ በፍርድ ቀን ከዚህ ትውልድ ጋር ተነሥታ ትፌርድበታስች፤ የለሎሞንን ጥበብ ለመስማት ከምድር ዳር መጥታስችና።"

ነገሥት ቀዳማዊ ምኒልክ ባደን ክብረ ጊዜ ወደ ኢየሩሳሌም ሄዶ አባቱን ስሎሞንን አንደ ምበኘና አዚያም በቆየበት ጊዜ የእይሁድን **ሃይማ**ኖት ከሥርዓተ *መንግሥቱ ጋ*ር አጣምሮ እንደተማሪ በዝርዝር ይተርካል። ወደ ሀንሩ ሲመስስም ቀዳማዊ ምኒልክ በብዙ ካህናትና የሕግ መምህራን ታጅቦ መጥተል። እነዚህ ካሀናትና *መምህራን*ም የአይሁድን ሃይማኖትና ባህል በአጠቃሳይ፣ የሙሴን ሕግ በተለይ ለሀገሪቱ (አክሱም-ኢትዮጵያ) በለፊው እንዳስ ተዋወቁ ይታመናል። በዚህ ጽሑፍ (ክብረ *ካገሥት*) ላይ *ቀዳ*ማዊ ምኒልክ ከኢየሩሳሌም ቤተ መቅደስ የእግዚአብሔርን የቃል ኪዳኑን ታቦት በምሥጢር አምጥቶ የጥንታዊት ኢትዮጵያ ዋና ከተማ በነበረችው በአክሱም እንዳስቀመጣት ተ**ገልጿል። በዚ**ህም ምክንያት ይህች የቃል ኪዳን ታቦት እስከ አሁን በዚያ እንደምት*ገ*ኝና በዚህም

አንዳንድ ትናንሽ ነሃር ግን አስፈላጊ ያልሆኑ ልዩነቶች በሁለቱ የብሎይ ኪዳን ታሪክች መካከል ይገኛሉ። እንዚህም ልዩነቶች ስለሱ ሞንና ስላባ አፈታሪክ አድንት አስፈላጊነታቸው ትንሽ የሆነ ነገር ግን ጽሑፍን ሰማስተላሰፍ ዘዱ ብዙ ጠትሜታ አላቸው። E. Ullendorf, Ethiopia and the Bible, (London, Oxford University Press 1968) p. 132

² ሥር ግሙ ሐብስ ሥላሴ 1972 ገጽ 36-38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. W. Arbery, trans., <u>The Koran Interpreted</u> (London, 1937) pp. 384-85; E. Ullendorf, "Hebraic-Jewish Elements in Abyssinian Church", JSS 1(1956) p. 233.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Detailed accounts are given in the work of F. Josephus of the 1<sup>st</sup> century A.D. and in <u>the Babylonian Talmud</u> of the 3<sup>rd</sup> century. A.D. F. Josephus, <u>Jewish</u>. Antiquities, ed. by J. Thackerapy & R. Malcus (Loeb Classical Library, London, 1961) vol. VIII pp. 165-175; <u>The Babylonian Talmud, Seder.</u>
Nezikan, trans. by A. Epstein (London, 1935) p. 76. The Babylonian Talmud interprets the accounts about the Queen of Sheba in <sup>1</sup> Kings 10:1-10 in a metaphorical sense.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> E. Ullendorff, Ethlopia and the Bible, (London, 1968), p.132.

Revised Constitution of Ethiopia, (Addis Ababa, 1955),p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E. Ullendorff, Ethiopla and the Bible, (London, 1968), p.139-140.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ማቱ**ዎ**ስ 12:42፤ ሎቃስ 11:32።

አክሱም የተቀደስች ከተማ እንደሆነች በብዙ ኢትዮጵያውያን ዘንድ ይታመናል።

ኢትዮጵያ ከእስራኤል ጋር የነበሯት እነዚህ የበዙ የቅርብ *ግንኙነቶች፣ በተለይም በዛይማኖትና በባህል መስክ፣ ከጥንት* ጀምሮ እስከ ዛሬ ድረስ በኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ቤተ ክርስቲያንና በመላው የኢትዮጵያ ኅብረተሰብ የአኗኗር ሥርዓት ውስጥ ሥር ሰደው በኖሩ የአይሁድ ወይም **አይሁድ**  መስል ልማዶች ሲረ*ጋገ*ጡ ይቸሳሉ። እንዚህም ልማዶች እንደ ቅዳሜ አክባበር፣ በምግብ አጠቃቀም ረንድ ንጹሕና ንጹሕ ባልሆኑ እንስሳት መካከል ያለው ልዩነት፣ ሥርዓታዊ ንጽሕና እና የማዝረት ሥርዓቶች ናቸው።

የእይሁድ ሰንበት ክርስትና ከንባና ጠንካራ ቤተ ክርስቲያን ከተመሠረተችም በኋላ እንኳ በመላ ኢትዮጵያ በጥብቅ የሚከበር መሆኑ የተረጋገጠ ነው። በኢትዮጵያ የለንበትን በጥብቅ መከበር አስመልክቶ W. C. Harris የተባሉት ደራሲ የሚከተለውን ጽፈዋል። በስንበት ዕለት "በሬና እህያ እንኳ እርፌው ይውሳሉ። የእርሻ ሠራ ይቆማል። የቤት ጥቃቅን ሥራም ሕይሠራም። ቀትን ሙሱ ሥራ አልባ መን**ፌ**ስ ሰ<del>ፍ</del>ኖ ይውላል ..."<sup>2</sup> ክርስትና። በኢትዮጵያ ከተለበከ በኋላም ቅዳሜና እሁድ ሁለቱም በእኩል ደረጃ ሲክበሩና ሁስቱም በግዕዝ "ሰንበት" በሚል መጠሪያ ሲጠሩ ኖረዋል። የቀድሞው "ቀ**ዳሚ**ት ሰንበት"፣ የኋለኛው "ስንበተ ክርስቲያን" ወይም በኦሮምኛ ቅዳሚት "ሰንበተ ጤና" ወይም "ስንበተ ዱራ"፣ ተብሎ ሲጠራ ታላቁ እሁድ ሰንበት ደግሞ "ስንበተ *ጉዳ*" ተብሎ ይጠራል። ሥራን በተመለከተ ቅዳሜ እንዳይሠራ የሚከለክሉ ዝርዝር መመሪያዎች በ15ኛው መቶ ክፍለ ዘመን የቤተ ክርስቲያን ተሐድሶ ባደረጉት በዐኤ ዘርዐ ያሪቆብ በተዘጋጀው በመጽሐፈ ብርሃን ተጽፈው ወጥተዋል። እስፈላጊነት መጽሐፉ ስሜታዊ በሆነ መንገድ የስንበትን ያስረዳል።3

በመጀመሪያዎቹ አምስቱ የብሱይ ኪዳን መጻሕፍት ከታዝዙ የምግብ መመሪያዎች ብዙዎቹ በኢትዮጵያ በተወሰነ ጥብቅነት ሲፌጸሙ ኖረዋል። Mansfield Parkins ሲጽፍ÷ "በም**ግ**ብ *እመራረጥ ከ*እቢሲኒያውያን የበለጠ ጠንቃቃ ሕዝብ የስም<sup>"1</sup> ማስቱ የተ*ጋ*ነነ አይደስም። ዘ**ሉ**ዋው*ያን ምዕ*ራፍ 11 በሚያዘው የአመ*ጋገብ መመሪያ መ*ሠረት ሽሆናቸው ያልተስነ<del>ሰ</del>ቀ አንደ ማመልና እንደ ጥንቸል ያሉ እና የማያመነዥኩ እንደ እሳማ ያሱ እንስሳት **እንዳይበሱ ከተከሰከሱ እንስሳት መካከል** ናቸው። በግልጽ እንደሚታየው ከሕዝቦች ሁሉ ኢትዮጵያውያን ታሳቅ የአሳማ ሥጋ ጥሳቻ እሳቸው። በኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ከርስቲያን ተከታዮች ዘንድ *ያ*ስማወላወል ከማ.ፌጸሙ የንጽሕና ሥርዓታት ጋር የተያያዙ መመሪያዎች

ከብሰ-ይ ኪዳን የተ*ገ*ኙ ናቸው።

የግዝረት ልማድም በኢትዮጵያ በስራው በተግባር የሚገለጽ ነው። ይሁንና ይህ ልማድ የአይሁድ ሃይማኖት ወደ ኢትዮጵያ ከመማባቱ በፊት ጀምሮ የኢትዮጵያ እዋሳኝ የሆኑ *እገሮችን ጨምሮ በብዙ የዓለም ሕዝቦች መካከል የተስፋፋ* በመሆኑ የግዝረት ልማድ ከዚያ በፊት ጀምሮ የነበረ ነው ማልት ትክክሰኛ ሲሆን ይችላል። ሆኖም በኢትዮጵያ ለመኖሩ ልዩ የብስ-ይ ኪዳን ተያያዥነት እንዳለው ማስረዳት ይቻላል። ከልደት በኋላ በ8ኛው ቀን የማዝረት አፈጻጸም በኢትዮጵያና በእይሁድ ብቻ የሚደረግ ነው። ይህም ሐቅ ኢትዮጵያ ግዝረትን ተግባራዊ በማድረግ ረንድ በብሎይ ኪዳን ትእዛዛት ተጽእኖ ሥር እንደ ነበረች የሚያረ*ጋ*ግጥ ሐቅ ነው። ይሁን እንጂ ከወንድ ግርዛት በተጨማሪ ኢትዮጵያ እንደ አብዛኞቹ ምረቤቶች ሀንሮች የሴት ግርዛትንም ስት**ሬ**ጽም ኖራስች። ይህ ልማድ **ግን** በብሉይ ኪዳን የለም። ስሰዚሀ ኢትዮጵያ የግዝረትን ልማድ ከሁለቱም ማለት ያስው ይ*መ*ስላል።³

ከብሬ ነገሥት ምእ. 48፤ E. Ullendorff, 1968 82-85, 135,141-142; ሥርግው ሐብስ ሥሳሴ 1972, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> W. C. Harris, The Highlands of Ethiopia, vol. 3 (London, 1844).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Metshaf Berhan, ed by Conti Rossini & L. Ricci in C. S. C. O., 1964/5.

M. Parkins, Life in Abyssinia (London, 1966 impression of the 2<sup>nd</sup> edition 1868) pp. 207-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ዘጸአት 19:15፤ <u>ዘሌዋውያን</u> ምእራፍ 12ና 15። <u>1 ሳ</u>ሙ 21:4-6።

³ ስዝርዝር አስተያየቶች E. Ullendorff, Ethiopia and the Bible, 78 105-109 ይመልከቱ።

ስላይኛው ነጥብ በተጨማሪ፣ በኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ቤተ ክርስቲያን በሳምንት የሚጸምባቸው ሁለት ቀናት "በአይሁድ በየሳምንቱ ይጸሙ የነበሩ ቀኖች ቅሬቶች ናቸው" ሲል E. Ullendorff አስተያየቱን ስጥቷል። በተጨማሪም ሲናንር "ከሰኞ እና ከሐሙስ ወደ ረቡዕ እና ዓርብ የተደረገው የጾም ቀናት ሰውጥ ከአይሁድ የተከረጀ ነው የሚሰውን ክስ ሰማፍረስ ተብሎ የተደረገ መሆኑ አያጠራጥርም" ብሏል።"

በግልጽ እንደሚታየው የእነዚህ ነጥቦች ሕ*ጋዊነት* ጥያቄ ውስጥ የሚነባ ነው። ምክንያቱም እነዚህ ሁስት ቀናት በቅብጥ አርቶዶክስ ቤተ ክርስቲያን፤ በሶርያ ኦርቶዶክስና በሌሎችም አሪየንታል ኦርቶዶክስ አብያተ ክርስቲያናትም ስለሚጸሙ ነው።

እንዚህ ቀደም ያሱ የአይሁድ ተጽእኖዎች እና ሥር የስደዱ የብስትይ ኪዳን ልማዶች በኢትዮጵያ መኖር ክርስትና ከመግባቱ በፊት የአይሁድን ሃይማኖት ቢያንስ የተወሰኑ ስዎች ይከተው እንደነበረ ያስረዳል። ይሁን እንጂ በክብረ ነገሥት እንደተጻፈው የአይሁድን ልማድ አጀማመር ከክርስቶስ ልደት በፊት በ10ኛው መቶ ዓመት ከነበረው ከንን ሥ ስሎሞን ጊዜ ጋር ማደደዝ አስቸጋሪ ይሆናል። አንዳንድ ምሁራን ከአስራኤል ሕዝብ በማከታተልም *ጋር* የተጀመረው **ማ**ንኙነት ፣ ሃይማኖትና ባሀል ወደ ኢትዮጵያ መግባት ከክርስ<del>ተ</del>ስ ልደት በፊት በ6ኛው መቶ ዓመት ከባቢሎን ምርኮ ቀደም ብሎ አንደነበረ ፈላሻዎች በኢትዮጵያ ያለ ምክንያተም ያምናለ·፡፡ "ከመጀመሪያዎቹ አምስቱ የብሰ-ይ ኪዳን መጻሕፍት ውጪ ምንም ባይማኖታዊ መመሪያዎችን አያውቁምና ነው። በአይሁድ መምህራን የተዘጋጀውን የብሎይ ኪዳን መመሪያዎችን ባሀላዊ የቃል ትርጉም (Mishnah) እና የአይሁድን የፍትሐ ብሔርና የሃይማኖት ሕግ የያዘውን የጽሑፍ ስብስብ ታልሙድን (Talmud) አያውቂም::"<sup>2</sup> ከሁለም በላይ ከ**ጴዋ**ዌ በኋላ የተሠሩ በፈላሻዎችም አከባበራቸው በኢትዮጵያ በዓላትና በክርስቲያኖች ወንድሞቻቸው ተከብረው አያውቁም።

ኢትዮጵያውያን ሐዲስ ኪዳንን ከመቀበላቸው በፊት ከብስ-ይ ኪዳን መጻሕፍት፣ ወይም ቢያንስ ከጥቂት ክፍሎች *ጋ*ር ይተዋወቁ ነበር? ወይስ አልነበሪም? የሚል ጥያቄ ማንሣት ይቻላል። ይሀ ጥያቄ አስቸ*ጋ*ሪ ስሰሆነ በሚከተሰው ክፍል ሐሳብ ተሰጥቶበታል።

### 3. መጽሐፍ ቅዱስ በግእዝ ቋንቋ የተተረጉመው መቼ ነበር?

መጽሐፍ ቅዱስ በግእዝ የተተረጉመው መቼ! በማን! እና ከምን ቋንቋ ወይም ቋንዎች ነበር! የሚሰው ጥያቄ እስከ አሁንም ድረስ አክራካሪ ጉዳይ ነው። ከክርስቶስ ልደት በፊት ወደ ኢትዮጵያ ዘልቀው የገቡ የአይሁድና የብሎይ ኪዳን ተጽእኖዎች እንዲሁም አመስካከቶች ብሎይ ኪዳን ወይም ቢያንስ የተወሰኑ ክፍሎች (መጽሐፎች) በተመሳሳይ ጊዜ ወደ ኢትዮጵያ ቋንቋ እንደተተረጉሙ ሐሳብ ይስጣሰ። ነገር ግን ብሎይ ኪዳንና ሐዲስ ኪዳን ወደ ኢትዮጵያ ቋንቋ መቼ እንደተተረጉሙ በእርግጠኝነት ገና አልታወቀም። በስዚህ ጥያቄ አንዳንድ አስተያየት የሚሰጡባህላዊ የጽሑፍ ማስረጃዎች በግልጽ ይገኛሉ። ይሁንና በእነዚህ መረጃዎች መካከል ተመሳሳይ የሆነ አስተያየት የሰም። በአባ ጊዮርጊስ ዘጋስጫ በተጻፈው በመጽሐፊ ምሥጢር ውስጥ የተመዘገበ አንድ ታሪክ ስስ ብሎይና ሐዲስ ኪዳናት ትርጉም በግሪዝ የሚከተሰውን መግስጫ ይስጣል።

«... ወምክብበ መጻሕፍቲሃስ ዘብሎይ ተዐልዋ እምዕብራይሰጢ
ተበ ግእዝ በመዋዕሊሃ ለንግሥተ አዜብ እንተ ሐወጸቶ ሰብሎ
ሞን። ወበእንተዝ ኮን ጽሩየ ፍካሬሆሙ ስመጸሕፍተ ነቢይት
ዘውስተ ብሔረ እግላዚ እበመ በሕን አይሁድ ነበሩ እምቅድመ
ልደተ ክርስቶበ። ወእመሰዬ አዕስውዎ እምድኅረ ልደተ ክርስ
ቶበ ሜጡ በቃልያን ቃስ ጽዱቀ ውስተ ስምዐ ሐበት። ወከመ
ስ ተአልዋ መጻሕፍተ ነቢይት እምዕብራይበጢ ተበ ግዕዝ ትረክ
ብ ትእምርቶ በውስተ መጽሐፈ ነገሥት ዘይብል ትርጓሜ ነገረ
ዕብራይበጢ ተበ ግዕዝ፣ ኢሎሄ ብሂል አምላክ። አዶናይ ብሂል
እግዚአ። ጸባኦት ብሂል ዘጎይላት። ወመክብበ መጻሕፍቲሃስ
ዘሐዲስ ስምድርን ኢትዮጵያ ተዐልዋ እምሮማይበጢ ነበ ግዕዝ
እምቅድመያስተርኢ ሃይማኖተ ንስጥሮስ ወእምቅድመ ይትፈጠ
ር ሃይማኖተ ልዮን፣ ወእምቅድመ ይትጋብኡ ማኅበረ ክለባት

ከዚህ በላይ ያስውን ዋበ, መጽሐፍ ይመልከቱ።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ከዚህ በላይ ያለውን ዋቢ መጽሐፍ ይመልኩቱ።

ዘውእቶም ኤጲስ ቆጰሳት ዘኬልቄዶን። ወበእንተዝ ኮን ፍካሬ መጸሕፍቲሃ ስብሔረ አግላዚ ዘብሱይኒ ወዚሐዲስኒ ንጡፊ ከመ ወርቅ ወፍቱን ከመ ብሩር።»

"... የብሱይ ኪዳን መጻሕፍትን በተመለከተ ሰሎሞንን በምበኘችው በንግሥተ እዜብ ዘመን ከዕብራይስጥ ወደ ግዕዝ ተተረጉሙ። በዚህም ምክንያት በብሔረ እማዓዜ (ኢትዮጵያ) የሚገኘ የነቢያት መጻሕፍት ትርጉም የጠራ ሆነ። ከልደተ ክርስቶስ በፊት ሕዝቡ ስአይሁድ ሃይማኖት ታማኝ ነበሩ። ከልደተ ክርስቶስ በኋላ በተተረጕሙት ግን የክርስቶስ ስቃዮች እውነተኛውን ቃል ወደ ሐስት ሰወጠ። የነቢያት መጻሕፍት ግን ከዕብራይስጥ ወደ ግዕዝ እንደ ተተረ*ገኛ*ው በመጽሐፊ *ነገሥ*ት ውስጥ ከዕብራይስጥ ወደ ማሕዝ የተተረኮመ የሚል ትምሀርት ታንኛስህ። በትምህርቱም ኤሎሄ ማስት አምላክ፤ አዶናይ ማስት ጌታ፣ ጸባኦት ማስት *ኃያል ማስት ነው*። የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍትን በተመሰከተም ስህገራችን ኢትዮጵያ የተተረጕሙት ከግሪክኛ (ሮማይስጥ) ወደ **ን**እዝ ሲሆን፣ ይኸውም የሆነው የ<mark>ን</mark>ስጥሮስ ሃይማኖት ከመከሥቱ (431 ዓ.ም)፣ የልዮን ሃየማኖትም ከመልጠሩ (451 ዓ.ም)<sup>19</sup> አና በኬልቄዶን ንባኤ የተገኙ ኤጲስቆጰሳት ከመሰብስባቸው በፊት ነው። ስስዚህ ስብሔረ እግዓዚ (ኢትዮጵያ) የተተረምመው የብሱያትም ሆነ የሐዲሳት መጻሕፍት ትርኍም እንደ ወርቅ የጠራ እንደ ብር የተ**ፌተ**ን ሆነ።<sup>1</sup>...."²

በተመሳሳይ ሁኔታ ብዙ የኢትዮጵያ ባህሳዊ የብሱይ ኪዳን ብሰ-ይ ኪዳን ሊቃውንት ጊዜውን በትክክል ሳይወስን የተተረጕመው ከክርስቶስ ልደት በፊት ነው ይሳሉ። ይህንን ሁስ አባባል ታሳቁ ሊቅ አስቃ ኪደነ ወልድ ክፍሴና ሴሎችም ምዕራባው*ያን* ሊቃውንት አይቀበ<u></u>ትትም።⁴ ሆኖም ይህ ጥልቅ ጥናት ይጠይቃል። ብዙ ምሁራን ግእዝ ከክርስቶስ ልደት በፊት

<sup>1</sup> ቀናቱ በዚህ ጽሑፍ አዘ*ጋ*ጅ የግቡ ናቸው።

ራሱን ችሎ የጽሑፍ ቋንቋ ከመሆን ደረጃ ያልደረስ እንደነበር ያምናው።' በእርግጠኛነት ሰመናገር ከክርስቶስ ልደት በኋላ ከሦስተኛው መቶ ክፍስ ዘመን በፊት በኢትዮ*ጳያ ምን*ም ዓይነት ወይም መጠን ያስው የጽሑፍ ሥራ እንደአልነበረ ሊቃውንት ይናገራስ። ወንኔሳዊው ፌልጰስ በኔታ ትእዛዝ ወደ *ጋ*ዛ በሚወስደው *መንገድ ሄዶ የኢትዮጵያ ንግሥት ካንዳ*ስ የንንዘብ ሚኒስትር (በጅሮንድ) የነበረውን ጃንደረባ በተገናኘው ጊዜ ጃንደረባው በ*ሠረገ*ሳው ውስጥ ሆኖ የኢሳይያስን መጽሐፍ ያነብ ነበር።<sup>2</sup> ነገር ግን ኢትዮጰያዊው ጃንደረባ *መጽሐፉ*ን በምን ቋንቋ ያነብ እንደ ነበረ በቀሳሱ መናገር አይቻልም። በዕብራይስጥ ወይስ በግሪክ ወይስ በግእዝ ነበር የሚያነበው! በእርግጥ በግዕዝ ሊሆን ይቻላል ማስቱ ያስቸግራል፤ ይህ ጥልቅ ጥናት ይጠይቃል። መቼም ሐዋርያው ፊልጰስ ግእዝ እንደጣያውቅ፤ በንግግራቸውም ውስጥ ምንም ተአምር እንደ ተፈጸመ አልተንስጸም። አንዳንድ ቋንቋ አ ትዮጵ የውያን ቀደም ሲል የዕብራይስጥ ኢትዮጵያውያን ዘንድ ይታወቅ እንደነበርና መጽሐፍ ቅዱሱን ያነብ የነበረው በዕብራይስጥ ቋንቋ ሲሆን እንደሚችል ያምናሉ። ነገር ግን ይህ ሲሆን የሚችል አይመስልም ራሳቸውን የእስራኤል ዘሮች አድረገው በክፍተኛ ደረጃ የሚቆጥሩ ፌሳሻዎች እንኳ ያሏቸው አምስቱ የብሎይ ኪዳን መጻሕፍት በዕብራይስጥ አልተጻፉም። ከሁስም በሳይ እነዚህና ያሏቸው የዛይማኖት መጻሕፍት በሙሱ በማእዝ እንጂ በዕብራይስጥ የተጻፉ እልነበሩም። በአመዛኙ ጃንደረባው ያነብ የነበረው የስባ ሊቃናትን የግሪክኛ ትርጉም (Septuagint) ነበር ማስት ይቻላል፤ "ምክንያቱም ያንጊዜ የግሪክኛ ቋንቋ በኢትዮጳያ፣ በተለይም በአክሱም ቤተ መንግሥት አካባቢ በስፌው ይነገር እንዲሁም ያነበው የነበረው ምንባብ ከዕብራይስጠ ነበርና።'<sup>ዊ</sup> በአመዛኝ በግሪክኛ ይልቅ (Masoretic text) መጽሐፍ የተተረ*ግ-መውን* የስብዓ ሊቃናትን ትርጉም (Septuagint) ይመስላል::

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> መጽሐፊ ም<u>ሥጢር</u> የብራና መጽሐፍ በመንበረ ፓትርያርክ ቤተ መጻሕፍት የሚገኝ ገጽ 74-75፤ See E. Ullendorff, 1968, 31-32.

³ ሥርማው ሐብስ ሥላሴ 1972! 78 445 120።.

<sup>&#</sup>x27; አለቃ ከ,ዳነ ወልድ ክፍሌ፣ <u>መጽሐል ሰዋስው ወ</u>ማ<u>ስ ወ*መዝ*ገበ *ቃ*ላት</u> <u>ሐዲስ</u>፥ አርትስቲክ ማተሚያ ቤት፣ አዲስ አበባ፣ 1948 ዓ. ም.፣ *ገ*ጽ 17። 16

ከዚህ በላይ የተጠቀሰውን ይመልከቱ።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ግ. ሐ*ዋ. 8*:26-38. አ.ሳ. *53*:7-8።

ሥር*ግው* ሐብስ ሥላሴ 1972 *ገ*ጽ 44።

E. Ullendorff, 1968, p.10; ሥርማው ሐብስ ሥላሴ 1972፤ ገጽ 120።



ሐዋርያው ፊልጰስ ጃንደረባውን ሲያጠምቀው

### 4. የሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) ትርጉም ምንድን ነው?

የትርጉም ሥራ አስፈላጊነቱ ታምኖበት የተጀመረው ከብዙ ሺህ ዓመታት በፊት ነው። በጥንታዊው ዓለም ጥቂት አገሮች ስስነ ጽሑፍ ፊደላትን ለመፍጠር ከተሳካሳቸው በኋላና የፍልስፍናና የላይንስ ግኝቶቻቸውን ከመዘገቡ በኋላ፣ የተጻፉት ጽሑፎች ከአንዱ ቋንቋ ወደ ሌላው ቋንቋ መተርጉም ጀመሩ። የመጀመሪያው የትርጉም ሥራ ቅ.ል.ክ በ3000 ዓመት ላይ ነው የተጀመረው። በትርጉም ታሪክ ውስጥ ስስ ሥነ ከዋክብት፣ ታሪክ፣ ፍልስፍና እና ስስ ዛይማኖት የተጻፉ መጻሕፍት ክፍ ያስ ቦታ ይዘዋል።

ብዙ ቋንቋዎችና ብዙ <u>ውሳዎች ከነበሩበ</u>ት ከባቢሎን ግዛት ጀምሮ አሁን እስከ አሉት የተባበሩት *መንግሥታ*ትና የአፍሪካ ቅድመ ልደተ ክርስቶስ በ3ኛው ሺህ ዓመት የአሦር ንጉሥ የነበረው ሳርሳን (Sargon) ያንኛቸው የጦር ድሎች በግዛቱ ባለ-ብዙ ቋንቋዎች አንዲነገር አድርሳ ነበር። እንዲሁም ቅ.ል.ከ. በ2,100 በባቢሎን ግዛት ንጉሥ ሐሙራቢ (Hammurabi) ብዙ ጸሐፊዎች ነበሩት። እነዚህም የንጉሡን አዋጆች በግዛቱ ውስጥ ባሉ በርካታ ቋንቋዎች አየተረጉሙ ሕግብ በሚገባ እንዲገዛስት የደርጉ ነበር። ይህም በመጽሐፊ አስቴር 8:9 ተገልጸ እናገኛ ዋለን፡-

> "በዚያን ጊዜም ኒሳን በተባለው በመጀመሪያው ወር ከወሩም በሀያ ሦስተኛው ቀን የንጉው ጸሐፊዎች ተጠሩ። መርዶክዮስም ስለ አይሁድ እንዳከዘው ሁሉ ከሕንድ ጀምሮ እስከ ኢትዮጵያ ድረስ በመቶ ሀያ ሰባቱ አገሮች ሳሱ ሽማምንትና አለቆች አዛውንትም ለእያንዳንዱም አገር እንደ ጽሕፈቱ ለእያንዳንዱም ሕዝብ እንደ ቋንቋው ለአይሁድም እንደ ጽሕፈታቸውና እንደ ቋንቋቸው ተጸፈ።"

በነህምያ ጊዜም ቅድመ ልደተ ክርስቶስ በአምስተኛው መቶ በኃለኛው ክፍል በአይሁድ ዘንድ ልዩ የትርጉም ቅጽ ተዘጋጅቶ ነበር። በመጀመሪያ ይህ ዓይነት ትርጉም የቃል (የስማበሰው ዓይነት) ትርጉም ነበር፤ ሆኖም ቀስ በቀስ አደንና በጽሑፍ ላይ ዋስ። ከዚህም ትርጉም (Targum) የተባለው ቃል ቀስ በቀስ ተንኘ። በባቢሎን ምርኮ ጊዜ በሀገራቸውና በባቢሎን ይኖሩ የነበሩ አይሁድ የሚናገሩት አራማይክ (Aramaic) ነበር። ሕን አሪት (አምስቱ መጻሕፍተ ሙሴ) በምኩራበች ውስጥ ለምአመናን የሚነበበው በዕብራይስጥ ነበር። ንባቡ በመጀመሪያ በዕብራይስጥ ቋንቋ በኋሳም ሕዝቡ በዕብራይስጥ የተነበበውን መንንዘብ እንዲችሉ በአረማይክ ይተረጉም ነበር። አያንዳንዱ ተርጓሚ! ቃል በቃል ባጭሩ ወይም ራሱ በመስለው አያስፋፋ ስለ ብሉይ ኪዳን

ት ተርጓሚ የሚለው ቃል በዕብራይስጥ "meturgema" ይባላል፡፡ ትርጉም የተባለውም ቃል የተገኘው ከዚሁ ነው፡፡

ያስውን እውቀትና የቋንቋ ችሎታ በመጠቀም ቅዱሳት መጻሕፍትን ወደ አረማይክ ይተረጕም ነበር።

ከባቢሎን ምርክ በኋላ ሕዝቡ የቅዱሳት መጻሕፍትን ንባብ ስመስጣት "የውሃ በር" ከሚባለው ቦታ ፊትለፊት ባለው አደባባይ ይለበስቡ እንደነበር ከነህምያ ም. 8 ከቁጥር 1-8 እንረዳለን። የሕግ ምሁሩ ዕዝራ ቅዱሳት መጻሕፍትን በዕብራይስጥ ሲያነብ ሴዋውያኑ (ዕብራይስጥና አረጣይክ ስለሚያውቁ) ሕዝቡ በ ዕብራይስጥ የተነበበውን እንዲረዱት በአረጣይክ ቃል በቃል ይተረጉሙላቸው ነበር።

አሁን ሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) የተባለውን ትርጕም እስኪ አንመልክት። ስብዓ ሊቃናት (Septuagint) የዕብሪ-ይስጥ ብሎይ ኪዳኤ ወደ ግሪክኛ የተተረጎመ የመጀመሪያና በጣም ጥንታዊ የሆነ ትርጉም ነው። ምንም እንኳ በአፍሪካ ቋንቋ ሳይሆን በግሪክኛ ቢሆንም የመጀመሪያው የቅዱሳት መጻሕፍት ትርጉም በአፍሪካ አህጉር እንደተደረገ ማወቁ ያስደንቃል።

ከላይ እንደገለጽነው ወደ ግሪክኛ የተመሰሰው የዕብራይስጡ ብሎይ ኪዳን የመጀመሪያው ትርጉም "ስብዓ ሲቃናት" (Septuagint) የተተረጉመው ቅ.ል.ክ ክ285-246 በዳግጣዊ በጥሲሞስ ፌላደልፉስ (Ptolemy II Philadelphus) ዘመነ መንግሥት በግብጽ አገር በእስክንድርያ ነው። ሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) የሚባለውም ስም 70 የሚል ትርጉም ከነበረው ከላተን ቃል የተገኘ ነው። በዚህም ምክንያት የሮማውያን ቁጥር LXX /70/ ምልክት ተሰጥቶታል። ይህም ቍጥር መጽሐፍ ቅዱስን ወደ ግሪክኛ ተርጉመዋል ተብሰው የሚታመንባቸውን ስባ ሁለት /72/ የአይሁድ ምሁራንን ያመስክታል።

የግሪክ ግዛት የሆነቸው የመቁጾንያው ንጉሥ ታላቁ እስክንድር ቅ.ል.ክ በ4ኛው ሙቶ ክፍለ ዘመን ያደረገው የግዛት መስፋፋት ግብፅን በመቁጾንያ ግዛት ሥር እንድትወድቅ አድርጓት ነበር። ከዚያም በአጭር ጊዜ ውስጥ ግሪክኛ ቋንቋ በመላው የግሪክ ግዛት የመግባቢያ ቋንቋ ሆነ። በአዲስ መልክ የተመሠረተቸው የእስክንድርያ ክተማ በግሪክ ግዛት ውስጥ በተስበሰቡ በተለያዩ ሕዝቦች መካከል ግሪክኛ የጽሑፍና የንግግር መግባቢያ ቋንቋ የተደረገባት ከተማ ሆነች።

<sup>1</sup> ነህም ያ 8:8.

## 4.1 የሰብዓ ሊቃናት (Septuagiut) አመጣጥ

የዕብራይስጥ መጽሐፍ ቅድስ ወደ ግሪክኛ ለመተርጎሙ ታሪክ ቀዳሚውና በጣም የታወቀው ምንሞ አሪስቲያ (Aristea) ለወንድሙ ለፌሎክራጥስ ( Philocrates) የጻፌው ደብዳቤ ነው። ይህ ደብዳቤ የግብጽ *ንጉሥ ዳግጣዊ* በጥሲ*ሞ*ስ ፊላደልፉስ (Ptolemy II Philadelphus) (ቅ.ል.ክ 285-247) በአስከንድርያ ሳቋቋመው አዲስ ቤተ መጻሕፍት ከተቻለ በዓለም ያሉ መጻሕፍትን ሁሉ ስማስባሰብ ተመኝቶ እንደነበርና ብዙ መጻሕፍትም እንደሰበሰበ ይባልጻል:: በጣያ" ተፈላጊ የሆነው የእይሁድ የሕግጋት መጽሐፍ ቅጅ በቤተ መንግሥቱ ቤተ መጻሕፍት አለመኖሩን ዘግይቶ በመረዳቱ ደብዳቤ ጽፎ አሪስቲያስ እራሱና <mark>ሴሎች ያለብትን የመል</mark>እክተኞች ቡድን በኢየሩሳሌም ስሚገኘው ሊቀ ካህናት አልአዛር /Eleazar/ ላከ። በዚህም መልእክቱ የአይሁድን ሕግ ቅጅና እሱን ወደ ግሪክኛ መተርጉም የሚችሱ ምሁራንን ወደ እስክንድርያ እንዲልክለት ጠየቀ። መልእክቱም የተሳካ ውጤት አስገኘ። ሲቀ ካህናቱ መንጉሥ ጥያቄ ተስማምቶ በሚገባ የተኔጠ የአይሁድን መጽሐፍ ቅዱስና ይሀንንም ቅዱስ መጽሐፍ ጥሩ እድርገው የሚተረጉሙ ከአሥራ ሁለቱ ነገደ እስራኤል ከእያንዳንዱ ነገድ 6 ስድስት፣ በአጠቃላይ 72 ሲቃውንትን ሳክለት። በዚህም ምክንያት ትርጉሙ ለብዓ

Jerasimos Konidaris, General Church History (Athens 1957), p. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lancelot C.L. Brenton, <u>The Septuagint with the Apocrypha: Greek and English</u>, (Hndrickson Publisher, 1998), i.

ሊቃናት (Septuagint) {LXX} የሚል ስያሜ ተሰጠው። ንጉሥ ዳግማዊ በጥሊሞስ አንደ መጀመሪያ አርምጃ አድርጎ ከመቶ ሽህ

ለሚበልጡ አይ*ሁዳውያን ምርኮ*ኞች ነፃነት ስጠ።¹

ተርጓሚዎቹም አስክንድርያ በደረሱ ጊዜ በንጉሥ ከፍተኛ አቀባበል እንደተደረገላቸው ተገልጿል። ከዚያም ክእስክንድርያ አጠንብ ወደሚገኝ ምቹና ንሰል ያሰ አካባቢ ተወስደው የመኖሪያ ቦታ ተስጣቸው።<sup>2</sup> አንድ ሌላ ምን<del></del><del></del> ወደ ፋሮስ የሚባል ደሴት<sup>3</sup> አንደተወሰዱ ይናንራል። የትርጉሙም ሥራ ተአምራዊ በሆነ ሁኔታ ልከ በተርጓሚዎቹ ቁጥር በ72 ቀናት እንደተጠናቀቀ አንዳንድ ባህላዊ ምንጮች ይናንራስ። ሴላው ምንጭ ደግሞ ስባ ሁለቱ ሊቃናት ሁለት ሁለቱ በአንድነት በሠሳሳ ስድስት ቡድን ተከፍሰው አንዱ ቡድን ከሌላው *ጋ*ር በማይንናኝበት ፍጹም የብቸኝነት <sup>ለ</sup>. ሁኔታ - *እንዲ*ሠሩ - -*መደፈጋ*ቸውንም ይናንራል። ሰእደንዳንዱም ቡድን ጸሐፊ ተሰጥቶት ነበር። ሕን ኦሪትን በመንፈስ ቅዱስ ረድኤትና አነሳሽነት ስስተረጉሙ የ36ቱም ቡድን ረቂቅ በሁስም መልኩ ፍጹም ተመሳሳይ ሆኖ ተ*ገ*ኝቷል።<sup>‡</sup> ልሎች ተጨማሪ ታሪኮች እንደሚ<u>ሱት አያንዳንዱ ተር</u>ጓሚ የራሱ ክፍል ተሰሞቶት የተረግመ ሲሆን የሁሉም ትርጕም በመንፈስ *ትርጕማ*ቸው ቃል ስሰተፈጸመ በቃል ቅዳ.ስ ዕርዳታ ተመሳሳይነት ያለው ሆኗል።

ትርጕሙ የአይሁድ ካህናት፣ ሽማግሌዎችና ሕዝቡ በአስክንድርያ ተለብስበው በተንኙበት ሰብዙ ቀናት ተነበበ። ከምንጩ ከዕብራይስሙ ጋር ፍጹም ተመሳሳይነት ያሰው ሆኖ በመንኘቱ ሁሉም በአድናቆት ተቀበሎት። ንጉሡ ዳግማዊ በጥሊሞስም ስሰ ዕብራውያን የሕግ መጽሐፍ በከፍተኛ ደረጃ ተደነቀ። ተደስቶም ትርጉሙን በጥሩ ጥራዝ አሰጠርዞ በቤተ

<sup>1</sup> ከሳይ የተጠቀሰውን መጽሐፍ ይመልኩቱ።

መጻሕፍቱ አስተመጠው። ተርዓሚዎቹም ከንጉሡ በዘ ሽልማቶችን ሰራሳቸውና ሰኢየሩሳሌሙ ሲቀ ካህናት እንደተቀበሰ በጽሑፉ ሰፍሮ ይባኛል።

ተር3ጣዎቹ リソム・千の・ ሲሄዳ 37.00. MS. ወደ ነበር።' ተመልሰው *እንዲመጠ*• *ጋ*ብዟቸው አስከንድርያ ደብዳቤ መሠረት በአስክንድርያ ውስጥ የነበሩ በአሪስትያስ የአዲሲ በየምኵራቦቻቸው አንዲጠቀሙብት አይህ-ዳው-ያን ትርጉም አንዲስጣቸው 37.00-3 ጠይቀው ቅጅዎች አማኝቶ ቢወመያን-ም ት·ርጉ-መ ታዋቂነት ተሰጥቶአቸዋል:: በአስክንድርያ በሚኖሩ አይሁዳውያን ማኅበረሰብ ዘንድ ታሳቅ ስስሆን አድናቆትን አትርፋል። ትርጕሙ "ፌጽሞ የተጣራ በመጨመር አቀማመጡን በማዝዋወር ወይም በመግደፍ" ማናቸውም ክፍል እንዲለወጥ በሚያደርግ ለው ላይ ርግማን በወቅቱ ተወስኖ በአይሁዳውያን ማኅበረሰብ *አንዲያርፍበት* ነበ**ር**።"<sup>2</sup>

ሊቃናትን በጥንቃቁ ትርጕም (Septuagint) የሰብዓ በአሪስትያስ ደብዳቤ navavcavc አንዳንድ a011-6-3 *ትርጕሙ የተካ*ሄደው በፍልስጥኤም አካባበ. አንደተ7ለጸው **ቦሚኖሩ አይሁዶች ሳይሆን በግብፅ ውስጥ በሚኖሩ አይሁዳው**ያን *የሚያቀር*ቡኢትናውም ምክንያቶች **እንደሆ**ን ያስባለ። በትርንሙ ውስጥ ግብፃዊ ምንጭነት አንዳለው በግልጽ የሚያሳዩ እንላሰጾችና ቃላት አንዳሰ-በት ያትታሉ። 2ኛ/ Vander Heeren አስተ*ያ*የት ሲሰጥ "የሰብዓ ሲቃናት ትር**ጉም ዋና ቋ**ንቋ በአንዳንድ ቋንቋና ተር3ማ.ዎቹ *ዕብራ*-ይስጥ ቢታዎች ሳይ, ስሰ ስሰፍልስጥኤም መልክክ ምድር የተሟላ ዕውቀት እንደሴሳቸው ልዝብ በአንዛሩ የሚያመለክተው ያሳያል። ነው·<sup>።3</sup> ብሏል። 35/ የአክስንድርያን ፈ.ሲ.ጣዊ *አኒጋገር* 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Melvin K.H. Peters, "Septuagint" in <u>The Anchor Bible Dictionary</u> (Doubleday), 1992, vol. 5, 1096.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C.L. Brenton, (1998), p. ii.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H.B. Swete, An Introduction to the Old Testament in Greek (ambridge, 1989), 9-12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Brenton (1998), ii.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. Vander Heeren, "Septuagint Version" in <u>The Catholic Encyclopedia</u>, vol. XIII, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid., p. ii; Peters, "Septuagint" in <u>The Anchor Bible Dictionary</u>, vol. 5, p. 1096.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Peters, "Septuagint" in <u>The Anchor Bible Dictionary</u>, vol. 5,p. 1096; C.L. Brenton, 1998, p. ii; <u>Septuaginta</u> edited by A. Rahlfs (Stutgart 1935), vol. I, XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. Vander Heeren, "Septuagint Version" in <u>The Catholic Encyclopedia</u>, vol.XIII, p. 3.

በተመሳሳይም Sir Brenton በ285 ቅ. ል. ከ. በዚያ ቋንቋ ትርጉም ለማካሄድ የሚያስችል በቂ የግሪክኛ ቋንቋ ዕውቀት የነበራቸው አይሁዳውያን በፍልስጥኤም መኖራቸውን ይጠራጠራል። 4ኛ/ ሴሎች ምሁራን ደግም የሰብዓ ሲቃናትን ትርጕም ምን<del></del>ጭ በተመለከተ ሌላ መላምት በመፍጠር ብለ-ይ ኪዳንን ሰግብፅ (ለጰጥሊምስ) የተረጕሙስት በፍልሰዋኤም የነበሩ ሳይሆኑ፣ በእስክንድርያ የነበሩ አይሁድ አይሁድ ይሆንንም ያደረጉት ለእነርሱ መነ*ጋገሪያ ቋን*ቋቸው በሆነው በግሪክኛ የመጽሐፍ ቀዱስን ትርኍም ማግኘት አስፈላጊ ሆኖ በመንኘቱ ነው ሲሉ ግምታቸውን ሰጥተዋል። ይሁንና ይሀን መላምት ለመቀበል አንዳንድ ችግሮች ይኖራሉ። (5ኛ) አንዳንድ ምሁራን በአጭር ጊዜ ውስጥ (35 ዓመታት) የእስክንድርያ አይህ-ጻው<sup>ና</sup>ደን እንዲህ ያስ ትርጕም አስፈለ*ጋ*ቸው ብሎ ማሰብ አይቻልም በማለት አስተያየታቸውን ሰጥተዋል። ይሁን እንጂ በአእምሮ መያዝ ያለበት በዚህ ጊዜ በእስክንድርያ ክኖሩበት ይልቅ ረዘም ላለ ጊዜ*ያት* በኖሩባቸው አንሮች ቋንቋዎች አይሁዶች ምንም ዓይነት ትርጕም እንዳሳደረጉ ፍንጭ እለመገኘቱ ነው።'

ስለሆንም በጣም አሳ*ማኝ የሆነው መ*ዴምደ*ጣ.ያ ለ*ግብ<del></del>ፀ ንጉሥ ትርጕሙ ተሬጽሞለታል።² የአይሁድ ቅዱሳት መጻሕፍት ከተርጓምያን መሠረት ቅጅም በጥያቁው በኢየሩሳሌሙ ሲቀ ካሀናት ለንጉሥ በጥሊሞስ ተልኮሰታል የሚለው ይሆናል። አንዲሁም የግሪክኝ ቋንቋ ጥሩ እውቀት በእስክንድርያ ጥቂት አይሁዳውያን ከኢየሩሳሌም የላቸው ከመ<u>ሙት 72 ሊቃውንት </u>ጋር በትር<u></u>ጕሙ ሥራ ተባብረዋል ማስትም ይቻላል። ከዚያ በኋላም በአስከንድርያ የሚኖሩ ግሪክና ተና ኃሪዎች አይሁዶች ከመደበኛው የዕብራይስጥ መጽሐፍ ቅዱስ ቋንቋ የነበራቸው ዕውቀት እየቀነለ በመሄዱ በሰብዓ ለ.ቃናቱ ትርታም መጠቀጣቸው አያጠራጥርም።

<sup>1</sup> C.L. Brenton, Septuagint, p. ii.

<sup>2</sup> Ibid., p.ii.

ከላይ እንደታየው በሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) የትርጕም ውጤት ዙሪያ ያሉ ሁኔታዎች ብዙ አክራካሪዎች ናቸው። ሰብዓ ሲቃናት (Sentuagint) የሚሰው ቃል በአጠቃላይ የሚውለው 1ኛ/ ለዕብራ-ይስጥ መጽሐፍ ቅዱስ ትርጉም፣ 2ኛ/ የዕብራ-ይስሙ ምንጫቸው ስጠፋባቸው ወይም በክፊል ስተጠበቁ ተጨማሪ መጻሕፍትና *3ኛ/* በመጀመሪያ በግሪክኛ ለተጻፉና በአ*ንዳን*ዶች በዕብራይስጥ ለተጻፉ ነንር ግን በዕብራይስጥ ቀኖና ውስጥ ሳልተካተቱ መጻሕፍት ነው። ይሁንና የታወቁ ነገር የዕብራይስጥ አቻ የሴላቸው መጻሕፍት በተወሰኑ አብያተ ስብዓ ሊቃናት (Septuagint) ክርስቲያናት ዘንድ እንደ አይቆጠሩም። በተለምዶ አዋልድ ተብለው ነው የሚቆጠሩት።

አንዳንድ ምሁራን የሰብዓ ሲቃናት ትርጕም (Septuagint) የሚይዘው የመጀመሪያዎቹን አምስቱን የብሎይ ኪዳን መጻሕፍት (እምስቱን ብሔረ አሪት) ብቻ ነው ሲሱ፣ ሴሎች ደግሞ ክላይ የተጠቀሱትን የግሪክ አይሁዳውያን ቅዱሳት መጻሕፍትን ሁሉ ያጠቃልላል ይላሉ። ይሁንና በአሪስቲያስ ደብዳቤ የተንሰጹት ድርጊቶች የሚያመለክቱት አምስቱን የሙሴ መጻሕፍት (አምስቱ ብሔረ አሪትን) ብቻ ነው።፤ ብዙ ምሁራን የሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) ሁሉም መጻሕፍት ትርጉም በተመሳሳይ 2ዜ በተመሳሳይ ሕዝቦች የተፈጸመ አንድነት ያስው አይደሰም! ነገር ግን በተሰያዩ ጊዜያት በተለያዩ ተርንሚዎች የተተረጉሙ ተከታታይ ትርጕሞችን የያዘ ነው ይክራክራሉ። ሆኖም የመጨረሻዎቹ ክፍሎች ቅ.ል.ክ በ1ኛው መቶ ክፍለ ዘመን የመጀመሪያ ክፍል እንደተጠናቀቁ ምሁራት አረ*ጋ*ግጠዋል። ከአምስቱ የመጀመሪያዎቹ መጻሕፍተ ኦሪት በቀር ሴሎቹ የብሉይ ኪዳን መጻሕፍት ትርጕሞች የተለያዩ ሰዎች ሥራዎች እንደሆኑ የሚታወቁት በአተረን<u>ንማቸው ነው።</u> አተረጓምማቸው በመጀመሪያ ደረጃ ከቃል በቃል እስከ ነፃ ስተ*ረጓጕም የሚሄድ ሁኔታ* ይታይባቸዋል። በ2ኛ ደረጃ ልዩነቱ በአተረጓጕም ስልት፣ ቅርጽና ዓይነት ሁሉ ይታያል። በመሆኑም ሲቃናት (Septuagint) ትርጉም ሶስት ዓይነት የስብዓ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Melvin K.H. Peters, "Septuagint" in The Anchor Bible Dictionary (doubleday 1992), vol. 5, p.1104.

የአተረጓጐም ምልክቶችን ያሳያል። እነዚህም በምሁራን እንደታዩት አንዳንድ ጊዜ ፍጹም የቃሱን ትርጉም ብቻ የሚክተል ሲሆን፣ አንዳንድ ጊዜ ደግሞ በፍቺው ሳይ የተመሠረተ ሆኖ ይገኛል። አንዳንድ ጊዜም ነዛና በተርጓሚው አባባል ተተርጕሞ ይገኛል።

4.3 ለሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) የታሰጠ ምስክርነት

ስብዓ ሊቃናት (Septuagint) በመጀመሪያ በክፍተኛ ክብር ተይዞ በአስክንድርያ በሚኖሩ የአይሁድ ማኅበረሰብ መደበኛ እውትና አግኝቷል። በእስክንድርያ የአይሁ*ድ ጣጎ*ረስብ ከፍተኛ አባል፣ በግሪክ ቋንቋ፣ በፍልስፍናና በዕብራይስጥ መጽሐፍ ቅዱስ ጥልቅ ዕውቀት የነበረው ፊሎ (Philo) የተባሰው ምሁርና ት.ል.ክ. በ፤ኛው መቶ ክፍስ ዘመን የአይሁድ ታሪክ ጸሐፊ የነበረው ዮሴፍ ወልደ ኮርዮን (Josephus)፣ አንደ እነዚህ ያስ (Septuagint) በአማሪጭነት ሲ*ቃናት*ን ጸሐፈዎች ስብዓ ይጠቀሙብት ነበር። Philo (ፊሎ) ሰሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) ከፍተኛ **ግ**ምት ስለነበረው፣ የሚከተለውን <mark>ገስ</mark>ጻ ለጥቷል። "ስብዓ ሊቃናት (Septuagint) በመንፈስ ቅዱስ አነሳሽነት ከዋናው ምንጭ ከዕብሪ-ይስጥ የተተረጉመና ትክክለኛ መጽሐፍ ነው።<sup>12</sup> አ*ንዲሁም* የስብዓ ሊቃናት (Septuagint) ተርጓሚዎችን "እንደ ተርጓሚዎች ሳይሆን እንደ ነቢያትና የኔታ ካሀናት እድርጎ ይንምታቸው ነበ**ር**።³

የአሪስትያስ ደብዳቤና የሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) ታሪክ በብዙ የቤተ ክርስቲያን አባቶችና ድ.ል.ክ. አስክ 16ኛው መቶ ክፍስ ዘመን በነበሩ የጥንቶቹ አብያተ ክርስቲያናት ጸሐፊዎች አውነተኛና ትክክስኛ ነው ተብሎ ተቀባይነትን አግኝቶ ቆይቷል። Tertullian (ጠርጥልያኖስ)! St. Augustine (ቅዱስ አውማስጢኖስ) እና Justin the Martyr (ስማዕቱ ጀስቲን) የስብዓ ሲቃናት (Septuagint) 72 ተርጓሚዎች በእግዚአብሔር መንፌስ

<sup>1</sup> Mannel Jinbachian, "Bible Translation throughout History and Today", unpublished paper, p. 5; C.L. Brenton, 1998, p.ii.

<sup>2</sup> Peder Borgen, "Philo of Alexandria" in <u>The Anchor Bible dictionary</u>, vol. 5, p.336.

<sup>3</sup> Manuel Jinbachian, "Bible Translation...", p.7.

## 4.4 ለመጽሐፍ ቅድስ ትርጕም የሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) አስፊላጊነት

(ሀ) ከሳይ እንደ አየነው ስብዓ ሲቃናት (Septuagint) በጣም ጥንታዊ የብሉይ ኪዳን ትርጕም ነው። ስስዚህም ይህ ትርጕም በአሁት ጊዜ ሰዕብራይስጡ ብሰይ ኪዳን Masoretc Text (ማሶራቲክ ምንባብ) ተብሎ በዓለም ተቀባይነት ያገኘውን የዕብራ ይስጡን ቴክስት (ምንባብ) ስመረዳት ከፍተኛ ጥቅምና ተፈሳጊነት አሰው። "ማሶራቲክ ቴክስት" (Masorete Text) የሚሰው ስያሜ የሚያመለክተው አንድ ነጠላን መጽሐፍ ሳይሆን የብዙ መጻሕፍትን ስብስብና ሴሎች ምንጮችንም ነው። የእነዚህ መጻሕፍት ጥንተ ነገርና የመጨረሻ ቅርጻቸውም የተወስነውና የተመሠረተው በመካከለኛው ዘመን ምናልባትም ድ.ል.ክ በ6ኛውና በነበኛው መቶ ክፍስ ዘመናት ማካከል ማሶሬቶች በሚባስ የአይሁድ ሲቃውንት ነው። ቅድመ ልደተ ክርስቶስ በ3ኛውና በ2ኛው መቶ ክፍለ ዘመናት እንዲሁም ቅድመ ልደተ ክርስቶስ በመጀመሪያዎቹ አምስት መቶ ዓመታት መካከል የቴክስት ወይም ልውውጥ **ማድ**ፌት ፣ ጭማሪ የቦታ ብልሽት፣ በዕብራይስጡ ቴክስት ውስጥ ተከስቷል ብለው ብዙ ምሁራን ሊቃናት ትርጕም ያምናስ። የሰብዓ (Septuagint) የተመሠረተባቸው መጻሕፍት በአንዳንድ ቦታዎች ከማሶፊቲክ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vander Heeren, op.cit. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>.Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Emanuel Tov, <u>Textual Criticism of the Hebrew Bible</u> (Fortress Press, 1992), 22.

መጻሕፍት የተሻሉ ናቸው ከሚለው ከ Vander Heeren *ጋር* እንስማማስን።¹

አንስቶ የእስከንድርያ ግሪክኛ ከመጀ*መሪያ*ው (ሰ) ሲቃናትን ተና*ኃሪዎች* አይሁዶች ስብዓ (Septuagint) ጸሎትና ስማስተማሪያነት ለ*ማ.ፌጸሞ*ው በምኵራሳቸው ረበና*ት* (መምሀራን) ሳይቀሩ የሚገኙት በፍልስጥኤም ይጠቀሙበት ነበር። እናም እይሁዳውያን ቀስ በቀስ ሰሰብዓ (Septuagint) የመጨረሻውን ከፍተኛ ሥልጣን ለ ቃናት (ዕውቅና) ሰጥተው ታል።² በ1ሳም ሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) ከአበክንድርያ በዝርወት ባሱ አይሁድ ሁሉ መካከል ተሰራጨ። በዚህ መንገድ ስብዓ ሲቃናት (Septuagint) አይሁዳዊነትን በማስፋፋትና በመጠበቅ ተግባር ክፍተኛ ጥቅም ያሰው መሆኑ ተረ*ጋገ*ጠ።<sup>3</sup> ላክአባቶቻቸው አገር ርቀው በ<mark>ስ</mark>ደት ላይ ይኖሩ የነበሩ አይሁድ የዕብራይስጥ ቋንቋ ዕውቀታቸው በጣም እየቀነሰ በመጣ ን,ቤ ስብዓ ሊቃናት (Septuagint) ስሕን ኦሪትና ስሌሎች መጻሕፍት በታማኝነት **ቅዱስት** የአይሁድ ረድ<u>ታ</u>ቸዋል። እንደዚ*ሁም አይሁዳ*ው*ያን ያልሆኑ ሕዝቦችም* ከአይሁድ መጻሕፍት ዕውቀት እንዲቀስሙና ስስ አንድ እምላክ እምነት **ግንዛቤ እንዲያገ**ኙ አስችሏቸዋል።¹

(ሐ) በተጨማሪም ሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) ስኋላኛው የክርስቲያን ሐዋርያዊ ተልእኮ (ሚሽን) መንገድ ጠራጊ ሆኗል። ይህም የሆነበት ምክንያት ክክርስትና የመጀመሪያ ቀናት ጀምሮ ስአይህዶች አንደሆነ ሁሉ ስክርስቲያኖች ቤተ ክርስቲያንም ሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) ቅዱስ መጽሐፋቸው ስለሆነ ነው።

ቅድመ ልደተ ክርስተበ በመጀመሪያው መቶ ክፍስ ዘመን በአነስተኛ ቁጥርም ቢሆን በሮማውያን ግዛት የአይሁድ ሕዝብ ያልነበረበት ከተማ አይገኝም ነበር። ክርስቶስ በተወሰደበት ጊዜ በምድረ እስራኤል ውስጥ ከነበሩት ይልቅ በውጭ የነበሩት አይሁድ አምስት ወይም ስድስት ጊዜ አጥፍ ይሆኑ እንደነበር

28

በዓስም ሁሉ መስራጨት ይገመታል።<sup>1</sup> በዚህ የአይሁድ የአውነተኛው አምላክ ዕውቀትና የመሲሕ መምጣት ተስፋ በሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) አማካይነት በአሕዛብ ምድር ሁለ በመጠንም ቢሆን ይታወቅ ነበር። ይህም ሰክርስትና መስፋፋት በአያሴው ሬድቷል። ሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) በአይሁድና *የመጀመሪያዎ*ቹ መካከል ተሠራጭቶ ስሰነበር በአሕዛብ ክርስቲያኖች እንደ ክርስቲያን መጽሐፍ ቅዱስ አድርገው በቀሳሱ ተቀብሰውት ነበር። ኢየሱስ ክርስቶስ በስብክቱ፣ ሐዋርያትም በትምህርታቸውና ሐዲስ ኪዳንን በጻፉበት ወቅት ክብሎይ ኪዳን ጥቅሶችን ሲጠቅሱ ዘመትር የሚጠቅሱት ክስብዓ ሲቃናት (Septuagint) ነበር። ስሰሆነም የሐዲስ ኪዳን ጸሐፊዎች የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍትን በጻፉበት ጊዜ ስብዓ ሲቃናትን (Septuagint) በአውነተኛ ትርኍምነቱ ተጠቅመውበታል።

ክርስትና ቀስ በቀስ ከተስፋፋ በኃላ ስብዓ ሊቃናት (Septuagint) አዲስ በተቋቋሙት ማኅበረ ክርስቲያን መካከል በስፌው ተስራጭቷል። እናም ብዙ ዓመታት ክማስፋቸው በፊት ይህ ትርጉም በአሕዛብ" እንዲሁም በአይሁድ እጅ ይገኝ ነበር። ይሁን እንጂ አይሁዳውያን ሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) በሰ ክርስቶስ በተነሣው ክርክር ወቅት በአነርሱ ላይ እንደመከራክሪያ ነፐብ እየሆነ በተግባር መዋሱን ባወቁ ጊዜ፣ ሰሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) ይሰሙት የነበረው አክብሮት ተቃራኒ ወደሆነ ስሜት ተሰወጠ። በክርስቲኖችና በአይሁድ መካከል በሚካሄደው የዘወትር ንትርክ ክርስቲያኖች ክስብዓ ሊቃናት (Septuagint) ቀጥተኛ ጥቅስ ያቀርቡ ነበር። ስስዚህ አይሁድ ቀስ በቀስ ክሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) ራሳቸውን ለዩ። በዚህም ምክንያት ሰሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) ሶሳቸውን ለዩ። በዚህም ምክንያት ሰሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) የነበረውን ዕውቅናና ሥልጣን ስማሳጣት የሚቻላቸውን ሁሉ አደረጉ። የሰብዓ ሊቃናት (Septuagint) ትርጉም ትክክሰኛ አይደለም እያሱም ይክራክሩ ጀመር።

ይሁንና የአሕዛብ ክርስቲያኖች የሰብዓ ሲቃናት (Septuagint) ትርጉም ትክክለኛና በእግዚአብሔር መንፌስ እነሳሽነት የተተረጉመ መሆኑን አበክረው ይናንሩ ጀመር።

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vander Heeren, op. cit., 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C.L. Brenton, op. cit., p. iii.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Septuagint, vol. 1, p. .XXIII.

<sup>4</sup> Ibid.

<sup>1</sup> Wilston Walker, A History of the Christian Church (New York, 1959), 16. በአስክንድርያ የአይሁድ ሕዝብ ቍጥር የአጠቃሳይ ሕዝቡ አንድ-ሦስተኛ ነበሩ። J. Konidaris, General Church History (Athens, 1957), p. 66

እነርስ እንዲያውም በአይሁድ በኩል የተክስተው ክሀደት እግቢአብሕርን እንደጣቃስልና ስአነርስ አውርነት እንደጣስረጃ

አድር<u>ገው ተመልክተውታል።</u>

ድ,ል.ክ. በመጀመሪያዎቹ አንድ ሺህ ዓመታት ክርስትና በየቦታው ሲሰራጭ ቅዱሳት መጻሕፍትን ሲተረጉሙ ብሎይ ከዳንን በስብዓ ሲታናት (Septuagint) መሠረትነት ነበር የሚተረጉሙት። ስስሆነም ብሎይ ኪዳን ወደ ቅብጥ ግዕዝ፣ የጥንቱ ሳቲን፣ አረብኝ፣ አርመን፣ ጆርጂያና ወደ ጥንቱ ስላቮኒክ የተተረጕመው ክለብዓ ሲታናት (Septuagint) ነበር። በአሁትም ጊዜ ሁሉም የምሥራቅና የኦሪያንታል አርቶዶክስ አብያት ክርስቲያናት ስቤተ ክርስቲያን አምልክና ትምህርት አንደ መደበኛ ቴክስት (መጽሐፍ) አድርገው የሚጠቀሙት ስብዓ ሲቃናትንና (Septuagint) ክስ የተንኙ ትርጕሞችን ነው።

#### 5. የመጽሐፍ ቅዱስ ወደ ማእዝ መተርጕም

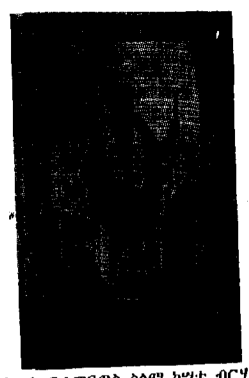
አንግዲህ መጽሐፍ ቅዱስ ወደ ግእዝ መቼ ተተረጕመ የሚሰውን ጥያቄ አስቲ ሰጥቂት ጊዜ እንመልክት። መጽሐፍ ቅዱስ በኢትዮጵያ ቋንቋ በትክክል መቼ እንደተተረጕመ አሳማኝ ማስረጃ ማቅረብ ጥቂት ያስቸግራል። የኢትዮጵያ የጥንት መጻሕፍት ብዙዎቹ በተቀመጠባቸው ሁኔታዎች ምክንያት የተተረጉሙባቸውን (የተጻፉባቸውን) ቀናት መወስን ከባድ ችግር ይፈጥራል። ቢሆንም አሁን ያሱት ቀደምት የመጽሐፍ ትዱስ በአጅ የተጻፉት (የብራና) መጻሕፍት ከክርስቶስ ልደት በኋላ በ13ኛው መቶ ክፍስ ዘመን እንደ ተጻፉ ብዙ ምሁራን ያምናሉ። በአርግጥ ይህን ማስት መጽሐፍ ቅዱስ እስከ 13ኛው መቶ ክፍለ ቋንቋ አልተተረጉመም ማለት ዘ*መ*ን ድረስ በኢ*ትዮጵያ* አይደለም። የብሎይ ኪዳን መጻሕፍትን ጨምሮ የቅዱላት መጻሕፍት ትርጕም በኢተዮጵያ ቢያንስ የክርስትናን ያህል *ዕድሜ* እንዳሰው ይ*ገ*ምታል።

ከ13ኛው መቶ ክፍስ ዘመን በፊት የመጽሐፍ ቅዱስ የእጅ (የብራና) ጽሑፎች ለምን እንደሴሱን ጥሩ ምክንያቶች አሉ። 1ኛ/

ከሁሉ አስቀድሞ በጥንታውያን ጽሑፎች የጥናት ሳይንስ (science of paleography) በመታንዝ የኢትዮጵያ የእጅ መጻሕፍት የተጻፉበትን አቅራቢያ ዘመን የሚወስን በቂ ምርምራዊ ጥናት አልተደረገም። *2ኛ/ የአገሪቱ የአየር ጠ*ባይ ሁኔታዎች ከግምት ውስጥ መግባት አስባቸው። የኢትዮጵያ አየር ጠባይ በተለይም ባሀሷ ባደንበትና ክርስትናም በተስፋፋበት በደ*ጋ*ማው ክፍል አየሩ በጣም ቀዝቃዛ ነው። ይህም ሁኔታ የእጅ (የብራና) መጻሕፍትን ስረጅም ዘመናት በደህና ሁኔታ ጠብቆ ማቆየት አይቻልም:: 3ኛ/ በመካከለኛው ዘመን ክርስትናን በሚቃወሙ ኃይሎች ሁለት ዐበይት ጦርነቶች ገጥመዋት ሀገሪቱ ተስቃይታለች። በእነዚህ *ጊዜያት* ውስጥ ከፍተኛ ቁጥር ያላቸው የብራና የጸሎት መጻሕፍትና ቅዱሳት መጻሕፍት ጨምሮ ጥንታውያን የባሀል ቀርሶች በብዛት ወድመዋል። በ10ኛው መቶ ክፍስ ዘመን የክርስትና ተቃራኒ የሆነች "ጉዲት" (ዮዲት) ተብላ የምትጠራ ሴት በኃይል ሥልጣን ይዛ ሰ40 ዓመታት ክርስቲያኖችን በጭካኔ ስሳዳ**ሰች። በ**እሷ *የአገዛዝ ዘመን ብዙ አብደተ ክርስቲያ*ናትና *ገዳጣት* በውስጣቸው ከነበሩ በዋ*ጋ ከጣይተመነ መጻ*ሕፍትና ንዋይቲ ቅድሳት ጋር ተቃጥሰዋል።'

Conti Rossini, "La caduta della dinastia e la version amarica del Be'ela Nagasti." RRAL, XXI (1923), pp.2.314; ביר כיות החת בשלה 1972, אלה 1972, אלה 1972, אלה 203, 225-36; ibidem, "The problems of Gudit", JES, vol. 10, 1(1972), pp. 113-124; "Church and state in the Aksumite Period", PICES, 1 (AddAbaba, 1966),pp. 1ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ሥርማው ሐብለ ሥላሴ 1972, 18.



ቅዱስ ፍሬምናጦስ ስላማ ክሣቱ ብርዛን

በተመሳሳይ ሁኔታ የኢትዮጵያ አቲላ ተብሎ የሚጠራው የሙስሊም ጦረኛ ግራኝ መሐመድ በ16ኛው መቶ ክፍለ ዘመን (1520-51) ኢትዮጵያን በወረረ ጊዜ ብዙ ቅዱሳት መጻሕፍትና የጸሎት መጻሕፍት እጅግ ክፍተኛ ቁጥር ካላቸው ንዋያተ ቅድሳት ጋር በዚህ የጥፋት ኃይል ወድመዋል።¹

የሆነ ሆኖ የመጽሐፍ ቅዱስ ትርጉም በአንድ በተለየ ጊዜ የተደረገ አይመስልም። A. Dillman and E. Ullendorff እንደ ገለጹት "ከሁለትና ክሶስት መቶ ዓመታት በላይ የወለደ የቀስ

ስቶ ተክለ ጸድቅ መኩሪያ <u>የኢትዮጵያ ታሪክ ከአፄ ልብን ድንፃል አ</u>ስከ አፄ ቲዎድሮስ (አዲስ አበባ÷ 1965 (E.C) pp. 40-68; ሥር**ግ**ው ሐብለ ሥላሴ 1972 ገጽ 18። በቀስ ሂደትና ብዙ ተርጓሚዎች የተሳተፉበት" የረዥም ጊዜ ውጤት እንደሆነ ይታመናል። ትርጕሙ በ4ኛው መቶ ክፍለ ዘመን በ2ኛው ሩብ ዓመታት ከክርስትና ይፋዊ መግባት ጋር በአንድ ጊዜ እንደ ተጀመረና በ6ኛው መቶ ክፍለ ዘመን በ2ኛው አ*ጋ*ማሽ እንደ ተፈጸመ ምሁራን ተስማምተዋል።² በሌላ በኩልም Ullendorff የተባለው ፕሮፌሶር R. H. Charlesን ተከትሎ በትክክል ሲናንር "ከመጀመሪያዎቹ ትርኍሞች አንዱም ክ6ኛው መቶ ክፍስ ዘመን መጨረሻ በ<u>ጎ</u>ሳ እንዳልተፈጸመ ደሀና <mark>ግም</mark>ት መውሰድ እንደሚቻል" አስተያየቱን በትክክል ስጥቷል።¹ በA. Ralf አስተባሰብ መሠረት የመጽሐፍ ቅዱስን ትርጉም የጀመረው ወደ ኢትዮጵያ በኅባበት በ4ኛው መቶ ክልለ ዘመን ኢጋማሽ ከሶርያ የመጣው የመጀመሪያው ሐዋርያ፣ በኋላም የኢትዮጵያ የመጀመሪያው ጳጳስ የሆነው አቡን ፍሬምናጦስ ከሣቴ ብርሃን ነው። ይህም ያለ ጥርጥር ትክክለኛ አመለካከት ነው። ይሁንና Ralfs አባባለ-ን የሚደግፍ የተወሰነ ማስረጃ አይሰጥም። በ4ኛው *ሙ*ቶ ክፍስ ዘ*ሙን የክርስት*ና ወደ ኢ*ትዮጵያ የሙግባት* አጀማመር ግን በዚህ የመጀመሪያ ጊዜ መጽሐፍ ቅዱስ በ**መ**ሳ እንደተተረጉመ በብቃት አያረጋግጥም።

በ5ኛው መቶ ክፍስ ዘመን አጋማሽ የአክሱም መንግሥት ጠንካራ የክርስቲያን መንግሥት ሆኖ እንደነበር የተረጋገጠ ነው። ይህም ሊሆን የቻሰው በ451 ዓ.ም. ከተካሄደው ክኬልቄዶን ጉባኤ በኋላ የጉባኤውን ውሳኔዎች ባሰመቀበላቸው በመስካውያን (በቢዛንታይን መንግሥት ነገሥታት) በኃይል እንዲሰደዱ የተደረጉት የሶርያ መነኮሳት ወደ ኢትዮጵያ መጥተው ስል ሐዋርያዊ ጥረት በማድረጋቸው ነበር። እንዚህም መነኮሳት በኢትዮጵያ "ዘጠኙ ቅዱላን" በመባል ይታወቃሉ። እንሱም

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. Ullendorff, 1968, 38; ሥርማው ሐብስ ሥላሴ 1972 ገጽ 120።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1. Guidi, Storia della letteratura etiopica, (Roma, 1932), pp. 12ff; AVÖÖBUS, Die Spurem eines aeterem athiopschem Evangelien Texts in Lichte der Literarischem monument, (Stockholm, 1954), pp. 15-16; E. Cerulle, Storia della Letteratura etiopica, (Milano, 1956), pp.23-25.

Hasting's Dictionaries of the Bible, I, 791; E. Ullendorff, 1968, p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> E. Ullendorff, 1968, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. Ralfs, "Die Aethiopische Bibliibersetzung" in <u>Septuagintastudien</u>, (Gottangen, 1965),p.673.

የመጽሐፍ ቅዱስን አብዛኛውን ክፍል ወደ *ግዕዝ እን*ደ ተረ<u>ዮሙ</u> ይታመናል።¹

#### 6. መጽሐፍ ቅዱስን ወደ እትዮጵያ ቋንቋ (ማእዝ) የተረጕሙ ሰዎች

የመጽሐፍ ቅዱስ ወደ ኢትዮጵያ ቋንቋ መተርጐም ቢያንስ ከሁለት መቶ ዓመታት በሳይ እንደ ወሰደ ስለሚታመን ! ተርጓሚዎች እንደ በት*ርጉሙ ሥራ* ብዙ አያጠራጥርም። ትርጒሞቹም የተለያዩ የቋንቋ ችሎታ በግልጽ ይሀን ነጥብ የሚታይባቸው እንደሆኑ አጠራጣሪ አይደለም። በተመለከተ በ17ኛው መቶ ክፍለ ዘመን ስለኢትዮጵያ በመጻፍ ታዋቂ የሆነው የመጀመሪያው ሊቅ የነበረው ኢዮብ ስዶልፍ (Job Ludolf) "በምንጩ ቋንቋ ያለ ተመሳሳይ ቃል በተለያየ ሁኔታ ተተርጕጣል! ይሀም የተለያዩ ተርጓሚዎች መኖራቸውን ያመስክታል" በማለት አስተያየቱን ስጥታል። E. Littmann የተባለውም ተመራማሪ የመጽሐፍ ቅዱስ መጻሕፍት አያንዳንዱ በተለያዩ አውቀታቸው አንዱ ከሴሳው በማይመሳሰል ልዩ ልዩ ተርጓሚዎች እንደታተረጉመ ሐሳብ ስጥታል። ሆኖም Littmann ይሆን አጠቃላይ እስተያየት ሲሰጥ የተወሰነ መጽሐፍ ወይም መጻሕፍት አልጠቀሰም ወይም አላመለከተም። አስተያየቱም አንዳንድ ትርጒሞች ቃል በቃል ሲሆኑ ሌሎች አንዳንድ የሚያንጸባርቱ አጠቃሳዩን ስሜት **አ**ንደሆኑና፣ ትርጓሚዎች ደግሞ ጥሩ የግሪክኛና የግዕዝ ቋንቋ ዕውቀት እንዳሳቸው ሲያሳዩ፣ ሌሎች ግን በዚህ ረንድ ብዙ ንድስቶችን እሳይተዋል የሚል ነው።

እኔም በጥናቱ ወቅት የመጀመሪያዎቹን ሦስቱን ወንኔላት (the Synoptic Gospels) ለማጥናትና የአንዳንድ ቃላትን፣ ሐረኮችንና *ጉን ለጉን የሚ*ሄዱ እንላሰጾችን አተረ*ጓጉም* ለማወዳደር ሞክሬአለሁ። ከታች እንደተመለከተው በሁለት ወይም ከዚደ በበለጡ መጻሕፍት መካከል በአተረ*ጓ*ጕም ታላት ልዩነት በማግኘቴ እጅግ ተደንቄያለሁ። የሚከተሉትን ይመልከቱ፡-

1. ... κηρύσσων βάπτισμα μετανοίας- (preaching baptism of repentance) "የንስሓን ጥምቀት እየሰበከ" (ማርቆስ 1.4! ሱቃስ3.3! የሐዋርያት ሥራ 13.24) ይህ ሐረግ በማርቆስ። በሎቃስና በግብረ ሐዋርያት በተለያየ አባባል ተተርጕሟል። በማርቆስ "... ወይሰብክ ጥምቀተ ከመ ይንስሔ" "... ንስሓይንበ ዘንድ ጥምቀትን ያስተምር ነበር፤" ተብሎ ተተርጕሟል። በሎቃስ ደግሞ "... ወሰበከ ጥምቀተ ስንስሓ" «... ለንስሓጥምቀትን ስበከ" ተብሎ ሲተረጕም በሐዋርያት ሥራ "ወሰበከ ሎሙ ... ጥምቀተ ... ከመ ይንስሔ" "ንስሓ አንዲንበ ጥምቀትን ስበከላቸው" በሚል ተተርጕሟል።

2. ... εἰς ἄφεσιν άμαρτιῶν (for the forgiveness of sins ለኃጢአት ይቅርታ) (ማቴዎስ 26.28! ማርቆስ 1.4! ሎቃስ 3.3) አንደገና ይህ ሐረግ ሦስቱም ወንጌሳት በሦስት በተሰያዩ መንገዶች ተተርጕሟል። በማቴዎስ "ከመ ይትጎደግ ኃጢአት" "ኃጢአት ይቅር ይባል ዘንድ" ተብሏል። እንዲሁም በማርቆስ "ወይትጎደግ ሎም ኃጢአቶም" "ኃጢአታቸውም ይቅር እንዲባል" በሚል ሲተረጕም በሎቃስ "በዘይትጎደግ ኃጢአት" "ኃጢአት ይቅር ይባል ዘንድ" ተብሎ ተተርጕሟል።

3. ... ἐξομολογούμενοι τὰς ἁμαρτίας (confessing their sins) "... ኃጢአቶቻቸውን አየተናዘት" ማለት ነው። (ማቴዎስ 3.6! ማርቆስ 1.5)። ማቴዎስ "እንዘ ይትአሙኑ ኃጣሙሊሆሙ" "ኃጢአቶቻቸውን አየተናዘት" ሲል ማርቆስ "እንዘ ይትአሙኑ ኃጢኢቶሙ" "ኃጢአታቸውን አየተናዘት" በሰ°ታል። ልዩነቱ ኃጢኢት የሚሰው ቃል በብዙና በነጠላ ቁጥር መነገሩ ነው።

<sup>&#</sup>x27; ሥርማው ሐብስ ሥላሴ 1972 7ጽ 115-121።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. Ludolf, <u>Commentariusad Suam Historium Aethiopco</u>, (Frankfort, 1691), Lib. Iii, Cap. 4, 2-7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E. Littmann, "Geschichte der Aethiopischen Litteratur" in Geschichte D. Christlichen Litteraturen des Orients, 2<sup>nd</sup> ed. (Leipzig, 1909), pp. 223-25. See comment on this in Ullendorff, 1968, 46.

- 4. <u>"Ερημος" ንዳም (ማቴዎስ 3.1! ማ</u>ርቆስ 1.3! ሉቃስ1.80! 3.2!4! ዮሐንስ 1.23! 3.14! 11.54) ይህ ቃል በመጀመሪያዎቹ ሦስቱ ወንጌላት በሁስት የተሰያዩ መንገዶች ተተርጕሟል። ማቴዎስ "ንዳም" (ብቶኛ ቦታ) ሲስው፣ማርቆስ "ሐቅል" (ሜካወይም ስው የማይኖርበት) ብሎ ተርጕሞታል። የሱቃስ ወንጌል ተርንሚ በዚህ ቃል ላይ አንድ ዓይነት አቋም የሰውም። በአንድ ቦታ "ንዳም" ሲል ( ሎቃ 1.80)፣ በሌላ ቦታ ደግሞ "ሐቅል" ብሏል (ሱቃ 3.2!4)። በዮሐንስ ግን በሁሉም ቦታ ንዳም ተብሏል።
- 5. <u>Μέλι ἄγριον</u> (wild honey) "የዱር ማር" (ማቴዎስ 3.4! ማርቆስ 1.6)፤ የማቴዎስ ተርጓሚ ይህንን ቃል በማዕዝ "መዓሪ ገዳም" የዱር ማር ሲለው፣ የማርቆስ ተርጓሚ ግን "መዓሪ ጸደና" የጣዝማ ማር ብሎታል።
- 6. Γεννήματα έχιδνών (brood of vipers) የአፉኝት ልጆች (RSV&NIV)፣ አባቦች (GNB)፣ የአባቦች ጥርቅም (CEV)። ይሀ ሐረግ በማቴዎስና በስ ቃስ በተለያየ ሁኔታ ተተርጒሟል። የማቴዎስ ተርጓሚ በሦስት የተለያዩ ቦታዎች (ማቴዎስ 3.7! 12.34! 23.33) "ትውልደ አራዊተ ምድር"፣ የአፉኝት ልጆች ብሎ ሲተረጕም፣ በስ ቃስ ግን "ትውልደ ስባድዕት" ተብሏል። ያው የአፉኝት ልጆች ማስት ነው። ልዩነቱ በግዕዝ አነጋገር ነው።
- 7. Ποιήσατε οὖν καρπὸν ἄξιον τῆς μετανοίας (ሰንስሓ የሚገባ ፍሬ እድርጉ) (ማቴዎስ 3.8! ሱቃስ 3.8) ይሀ ዕረፍተ ነገር በማቴዎስና በሱቃስ ትንሽ ልዩነት ያስው ሆኖ ተተርጕሟል። ልዩነቱም በማቴዎስ ወንጌል ላይ ‹‹ግበሩኬ እንከ ሠናየ ፍሬ ዘይደልወክሙ ለንስሓ›› "ስንስሓ የሚገባ መልካም ፍሬ እድረጉ" የሚለው በሎቃስ "መልካም" የሚለው ቃል ቀርቶ "ስንስሓ የሚገባ ፍሬ እድርጉ" ማስቱ ነው።
- 8. ...δύναται ὁ θεὸς ἐκ τῶν λίθων τούτων ἐγεῖραι τἐκνα τῷ ᾿Αβραάμ. "አግዚአብሔር ክλካዚν ድንጋዮች ስአብርሃም ልጆች ሲያስነሣስት ይችላል። "(ማቴ 3.9! ስ. $\phi$  3.8)

- ይህ ዐረፍተ ነገር በማቴዎስና በስቃስ በሁስቱም በተመሳሳይ መንገድ ተተርጕሟል። ይሁንና በሁስቱ የዐረፍተ ነገሮች አወቃቀር ልዩነት አስ። ይሀም ልዩነት ምናልባት ሁስቱንም ወንጌላት የተረጕሟቸው የተሰያዩ ስዎች ወይም የሰዎች ስብስቦች ሲሆኑ ስስሚችሉ ነው። ማቴዎስ በግዕዝ እንደሚከተሰው አስቀምጦታል። "ይክል እግዚአብሔር እምአላንቱ አዕባን እንሥኦ ውሱድ ለአብርሃም፤" በአማርኛ ከላይ በአርእስቱ እንደተጻራው ነው። የሱቃስ አቀማመጥ ደግሞ እንደሚከተሰው ነው "ይክል እግዚአብሔር አንሥኦ ውሱድ ለአብርሃም እምእላንቱ አዕባን።" በአማርኛ "ክእነዚህ ድንጋዮች ለአብርሃም ልጆች ሲያስነሣስት አግዚአብሔር ይችላል" ማስት ነው።
- 9. Διάβολος. ዲያብሎስ:- ይህ ቃል በማቴዎስ ስድስት ጊዜ ተጽፎክል (4.1፣ 5፣8፣11!13.39! 25.41)። በሁሉም ማስረጃዎች ከ25.41 በቀር ቃሉ "ዲያብሎስ" ተብሎ ተተርጉሟል። በ25.41 ግን "ስይጣን" ተብሏል። ይኸውም ቃል በሱቃስ ወንጌል በአምስት ቦታ ይገኛል (4.2፣3፣6፣13! 8.12)። አናም በአንዚህ ሁሉ "ስይጣን" ተብሎ ተተርጕሟል። አንደዚሁም የዮሐንስ ወንጌል ተርጓሚዎች በመጽሐፉ በሙሉ "በዲያብሎስ" ፊንታ "ስይጣን" የሚለውን ቃል ተጠቅመዋል።
- 10. Φωνή βοῶντος ἐν τῆ ἐρήμω, በምድረ በዳ የሚጮሽ ሰው ድመፅ (ማቱ 3.3!ማር 1.3.ሱቃ 3.3-6)ት ይህ ሐረግ በመጀመሪያዎቹ ሶስቱ ወንጌላት በተስያየ ሁኔታ እንደተተረጉመ ማስተዋሱ ስሜትን የሚሰብ ነው። በማቴዎስ በግዕዝ ቋንቋ "ቃል ዘይፀርሕ በንዳም÷" ይላልት "በምድረ በዳ የሚጮህ ድምፅ" ማለት ነው። በማርቆስ የግዕቡ ትርጉም የሚከተሰው ነው። "ቃለ ዐዋዲ ዘይስብክ በንዳም" የቃል በቃል ትርጉሙም "በምድረ በዳ የሚያስተምር (የሚሰብክ) ሰው ድምፅ" ማለት ነው። በለቃስ የተተረጉመው ደግሞ "ናሁ ቃስ ዐዋዲ በንዳም" የሚል ሲሆን በአማርኛም "አነሆ በምድረ በዳ ቃስ ዐዋዲ" የሚል ነው።

በብሎይ ኪዳንና በሐዲስ ኪዳን በሁስቱም ተነፃፃሪ አባባሎች÷ ተመሳሳይ ቃሳትና ሐሪጎች በተሰ*ያዩ መጻ*ሕፍት በታለያየ ሁኔታ የተተረጕመብቸው በርካታ ምንባቦች አሉ። ይህም በግልጽ የሚያስንነዝበው ልዩ ልዩ መጻሕፍት በተለያዩ ተርጓሚዎች መተርጉማቸውን ነው። ይህም አባባል አንድ ተርጓሚ በመስሳት ተመሳሳይ ቃልን ወይም አገላለጽን በተለያዩ መጻሕፍት በተለያየ መልክ ሲተረጒም አንደሚችል የሚኖረውን ሁኔታ ሲሸር የሚችል አይደለም። በአሁኑ ጊዜ እንኳ አልፎ አልፎ አንድ ዓይነት አቋም የሌላቸው ተርጓሚዎች አሉ። *አንዱን ተመ*ሰሳይ ቃል ወይም *አን*ሳለጽ በተሰ*ያ*ዩ *መ*ጸሕፍት በተለያየ ሁኔታ ሲተረኍሙ እናንኛቸዋለን። በዚህ ሁኔታ በተሻሻሉና ቀደምትነት ባላቸው በዕብራይስጥና በግሪክ መጻሕፍት መሠረት የመጽሐፍ ቅዱስን የግዕዝ ትርጉም በቁም በጣም ሕትመት *እንዲወጣ* ማድረግ መርምሮ ሐ.ልዊ <u>አስፈላጊነት አስው።</u>

## 7. መጽሐፍ ቅዱስን ወደ ግእዝ ቋንቋ ለመተርጕም ጥቅም ላይ የዋሉ ትርጕሞች

መጽሐፍ ቅዱስ በኢትዮጵያ ቋንቋ ማለት በማእዝ የተተረጕመው ከምን ቋንቋ ወይም ቋንቋዎች ነው? ለሚሰው አስቸ*ጋ*ሪ ጥያቄ ብዙ ጊዜ እየተነሣ በአንድ ወይም በሴሳ ጊዜ ማምታዊ መልሶች ተሰጥተውታል። እንደ ኢዮብ ሱዶልፍ (Job Ludolf) እና ብዘ ሌሎች ምህራን አስተደየት ብሎይ ኪዳን ሊቃናት ትርጉም ከስብዓ ቋንቋ የተተረጉመው በማእዝ (Septuagint) ነው። ሐዲስ ኪዳንም እንደዚሁ ከግሪክኛ መጽሐፍ ተተርጕሟል።¹ ይሀም ሲሆን የቻለው ግሪክኛ በእነዚያ ዘመናት የምሥራቃዊ ሮማ ግዛት መደበኛ ቋንቋ በመሆነና በሶርያ፣ በታናሺ አስያና በግብጽ አብያተ ክርስቲያናት በሰፊው አንልግ<u>ሉት ላይ ው</u>ሎ ስለነበር ነው። በአክ<del>ለ</del>ም *መንግሥትም* ወቅት ግሪክኛ በአጠቃሳይ ሁኔታ ጥቅም ላይ ስለመዋሱ በሐውልቶች ላይ በተጻፉ መግሰጫዎችና በንንዘቦች ላይ የተነኙት ጽሑፎች ማረ*ጋገጫ* ናቸው።²

*ከሶርያ ወ*ደ *ኢትዮጵያ የመጡ የመጀመሪያዎ*ቹ *መን*ጌሳው*ያን ፍሬምናጦ*ስና ዘጠች ቅዱሳን መጽሐፍ ቅዱስን ወደ ማእዝ ሲታረ<u>ው</u>ሙ በግሪክኛ መጽሐፍ እንደታጠቀሙ ብዙ ምሁራን ይስማማሉ። የብሎይ ኪዳን ትርጕምን በተመለከተ ከሳይ ተጠቀሰው ከስበዓ ሲቃናት ተርጕም (Septuagint) መተርጉሙ አጠቃሳይ ተቀባይነትን አግኝቷል። ነገር ግን የትኛ ውን ትርጕም ነው የተጠቀሙት? የስብዓ ሲቃናት (Septuagint) ትርጕም መጠነኛ ስውጦች የተደረጉባቸው ሁለት ቅጂዎች አሱት። እንዚህም በሶርያ ማዛት በሰፊው ሥራ ሳይ ውሎ የነበረው Lucian Recension (ሉስያን ቅጂ) እና በግብጽ ይሠራብት የነበረው ሄሊቺያን (Hesychiao Recension) የተባለው የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ቤተ ከርስቲያን ሰብዙ ቅጃ. ነው። ዘመናት የእስክንድርያ ቤተ ክርለቲያን ጥነኛ ሆና በመኖሯ የብለ·ይ ኪዳን የግዕዝ ትርጉ·ም በሄሊ·Eያን (Hesvehian Recension) ቀጂ ላይ የተመሠረተ ለመሆኑ ብዙዎች ይገምታሉ። Littmann (ሲትማን) የተባለው ተመራማሪ አይስማማም። ከላይ የተጠቀሱት የመጀመሪያዎቹ ሚስዮናውያን *ከሶርያ ስሰመ*ጡና አብዛኛውም ት*ር*ጕም በእነርስ የተካሄደ አንደመሆኑ የብሎይ ኪዳን ትርጐም ያን ጊዜ በሶርያ በስፊው ሥራ ሳይ ውሎ ከነበረው ከሱስያን ቅጂ (Lucian Recension) የተተረጕመ ስለመሆኑ ሊትማን (Littmann) አጥብቆ ያምናል። ' ይህ በጣም ምክንደታዊ አስተላስብ ነው። ነገር ግን ይህን አስተላለብ ሙሉ በሙሉ ለመቀበል ያስቸግራል። ምክንያቱም የኢትዮጵያ ቤታ ክርስቲያን ከእስክንደርያ ቤታ ከርስቲያን *ጋ*ር የቅርብ ማንኙነት ስለ ነበራት ነው።

ይሁንና ተርጓሚዎቹ መጽሐፍ ቅዱስን ወደ ግእዝ በተረጉሙ ጊዜ የግሪከን መጽሐፍ ተጠቅመዋል ስንል ለትርጕማቸው የተጠቀሙት የግሪክ መጽሐፍን ብቻ ነው ማለታችን አይደለም። ከዚህ በተያያዘ አንድ ለው ሎፍግሬን (Löfgren) በተባለው ተመራማሪ የሐሳብ መለመር ሲያስብ ይችላል፣ ይኸውም መጽሐፍ ቅዱስን ወደ ግእዝ ቋንቋ የተረጕሙ ከሶርያ የመጡት ዘጠኙ ቅዱስን ክሆኑ፣ የሶርያን

H. Ludolf, Historia Aethiopica, (Frankfort, 1681), Lib. Iii, Cap. 4, 2-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E. Ullendorf, 1968, 41.

E. Littmann, 1909, 224ff.

መጽሐፍ ቅዱስ ወይም የሱሲያን (Lucian Recension) ቅጂ ለምን እ*ንዳ*ልተጠቀሙ ለመግለጽ *ያ*ስቸግራል የሚለው ነው።<sup>፤</sup> ቋንቋ በብድር የተወሰዱ እንደ <u>ሂይማኖት፣ ገሃ</u>ንም፣ አሪት፣ ጣያት፣ ቍርባን፣ <u>መሥዋዕት</u> ወዘተ የመሳለሱ ቃላት በማእዝ መጽሐፍ ቅዱስ ውስጥ መገኘትና ጥቅም ላይ መዋል የማእዝ መጽሐፍ ቅዱስ ተርጓሚዎች ከሶርያ ቋንቋ *ጋ*ር የተለማመዱና ለትርን-ማቸው ተማባርም የሶርያን መጽሐፍ ተጠቅመው ሊሆን ይችላል የሚል ጠንካራ ስሜት በአንዳንድ ምሁራን መካከል ሕስካሁን አለ።² ይሁንና ይህ ሙሉ ለሙሉ ትክክል ሳይሆን ይቻሳል። እንደ አነዚህ ካሉ የብድር ቃሳት አንዳንዶቹ ከእይሁድ አረማይክ (Aramaic) ቋንቋ የተንኙና በኢትዮጵያም ውስጥ ከክርስትና በፊ<del>ች</del> የነበረው የአይሁድ-አረማይክ (Jewish-Aramaic) ቋንቋ ቅሬት ሲሆኑ ይችሳሉ። ይህም አስተያየት ሲለጥ የሶርያ የብድር ቃላት ሳይተው ነው። "ሃይማኖት" የሚለው ቃል ሰምሳሌ እምነት በሚሰው ስሜት ለክርስትና አምነት ሊወሰንና ለሶርያ ቋንቋ የተለየ ነው ተብሎ ሊታሰብ አይንባውም። በግልጽ ቃልና ብዙ ሌሎች የአረማይክ ቃሳት አደሚታየው ይህ ስነድምባቸውና *እነጋገራቸ*ው በማእዝ መጽሐፍ ቅዱስ የውጭ አግር ቃላት ሳይሆን እንደ ማእዝ ቃላት ሆነው ተወስደዋል።⁴

እንደ A. Vööbus<sup>5</sup> አና F. C Buritt<sup>6</sup> ያለ ምሁራንን እስተያየት በመከተል Ullendorff በትክክል እንዲህ ብሏል "በ5ኛ ውና በ6ኛው መቶ ክፍለ ዘመን ከሶርያ ሚስዮናውያን በመምጣታቸው የሶርያ ትርጕም ከግሪክ መጽሐፍ ጋር በመቀናጀት ተግባር ላይ ውሏል የሚለው አስተሳሰብ መረጃው በእርግጥ ያበረታታል::"<sup>7</sup> ለግእዝ መጽሐፍ ቅዱስ ትርጕም መሠረትነት ሙሉ በሙሉ የግሪኩን ወይም ሙሉ በሙሉ የሶርያውን ትርጕም ተጠቅመዋል የሚሉትን ለዎች ባስመቀበል ከፕፎፌሰር ዩሊንዶርፍ ጋር መስጣማት አጥጋቢ ምክንያት ያለው ነው። "ታሪካዊ ሁኔታዎችና የግእዝ መጽሐፍ ቅዱስ ሥነ ልሳናዊ ሐተታ ከሁለቱ ባንዱ ብቻ ተጠቅመዋል የሚለውን ዶግማዊ አመለካከት ተቀባይነት አንዳይኖረው ያደርጋሉ፤" በማለት ዩ-ሊንዶርፍ ይገልጻል።¹ ለግእዝ መጽሐፍ ቅዱስ ትርጕም በዚህ ሁኔታ የግሪክና የሶርያ የሁለቱም ትርጕም በተለይም የግሪኩ ተወዳደሪ በሌለው በዋና መሠረትነት በተግባር ላይ ውሏል የሚለው መላምት በጣም እሳማኝነት ያለው ነው።

ከላይ እንደ ተገለጸው ጥቂት የኢትዮጵያ የብሉይ ኪዳን የባሀል ሲቃውንት ብሉይ ኪዳን በቀጥታ ከዕብራይስጥ እንደተተረጕመ በእጽንኦት ይናንራሉ። ይሁንና ይህ የሚመስል እይደለም:: ይሆን የሚደግፍ አሳማኝ ማስረጃም አና*ግ*ኝም:: ይህንን አባባል ታላቁ ሊቅ አለቃ ኪደነ ወልድ ክፍሌና ሌሎችም ምዕራባው*ያን* ሲቃውንት አይቀበሉትም።<sup>2</sup>. በሴላ በኩል እንዳንድ ምሁራን አስቸጋሪ የሆኑ ጥቂት መጻሕፍትን በመተርጉም ወቅት ምክርና እርዳታ ተርጓሚዎቹ የአይሁዳውያን ስደተኞችን በመሆኑም እንደነዚህ ባሉ ትርጕሞች አማኝተዋል ይሳሉ።³ ጥቂት የዕብራውያን ስሜቶች ተንጸባርቀዋል የሚል ሐሳብም *ገ*ልጸዋል። በእ*ገዳንድ የብ*ሱይ ኪ*ዳን መ*ጻሕፍት ሳይ ሂሳዊ ጥናት ያካሄደው ዲልማን (Dillmann) ግን የግዕዝ ብሎይ ኪዳን ጸሐፊዎችና እንባቢዎች በአንዳንድ **ማለ**ለብ መጸሕፍት በዕብሪ-ይስጡ መጽሐፍ ሳይ በመመሥረት የግዕዙን ብለ-ይ ኪዳን ከዕብራ-ይስጠ-በኋላ አሻሽለው ከምንጩ መጸሕፍት እንዲስማሙ አድር**ንዋል የሚል ሐ**ስብ ሊ*መ*ሠርት ችሏል። አንደዚህ በታች በዝርዝር ተገልጧል። hilu £υ *ማ*ሻሻሎችም ቀደም ባለ ጊዜ ማለትም ከ4ኛው ምናልባትም እስከ *ቸ*ናው መቶ ክፍለ ዘመን ድረስ እንደተደረጉ *እንዳንድ ምሁራን* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. Ullendorf, 1968, 50, 57.

² ሥርማው ሐብስ ሥላሴ፣ 1972፣ 120.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E. Ullendorf, 1968, 39n, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See the word halmanot in the <u>Targum</u> of ps. 33:4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. Vööbus, <u>Die Sperum eines alterem aethiopischem Evangelientextes in Liecht der literarischem Monumente</u> (Stockholm, 1951),p. 8; Idem, <u>Early Versions of the New Testament</u>, (Stokholm, 1954), p. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> F. C. Burkitt. "Text and Versions" <u>Enncyclopedia Biblica</u>, iv (London, 1903), col. 5012.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> E. Ullendorff, 1968, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>የላይኛውን መጽሐፍ ንጽ 56 ይመልከቱ።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> አለቃ ኪዳን ወልድ ክፍሉ፤ <u>መጽሐራ ሰዋስው ወማስ ወመዝንበ ቃላት</u> <u>ሐዲስ</u>፤ አርትስቲክ ማተሚያ ቤት፤ አዲስ አበባ፤ 1948 ዓ. ም.፤ ንጽ 17። <sup>3</sup>E. Ullendorff, 1968, pp. 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Dillman. Biblia Vaterls Testamenti Aethiopica, vol. ii, fasc. i., p. 3.

የምናለ·::¹ በዚህም ምክንያት የአንዳንድ የኢትዮጵያ የመጽሐፍ ቅዱስ ምክራፍ አክፋልል የዕብራይስሙን የመጀመሪያ አክፋልል

**ይከተ**ላል ብ**ስዋል**።

በአራተኛውና በስድስተኛው መቶ ክፍለ ዘመን መካከል መጽሐፍ ቅዱስ ወደ ማዕዝ ሲተረጕም በሰባ ሲቃናት ትርጕም (Septuagint) ውስጥ ያሉ የብሱይ ኪዳን መጻሕፍት በሙሉ፣ ክአዋልጅ መጻሕፍትም አብዛኞቹ ጭምር አንደተተረጉሙ ይታመናል። እንደዚሁም እንደ መጽሐፊ ቴኖክ፣ ኩፋሌ፣ ዕርገተ አለይያስ፣ ባሮክ፣ መልአከተ ኤርምያስ፣ የ**ሄርማ**ስ መጽሐፊ ኖላዊ፣ የቅሴሞን/ቦስ መልእክታት፣ ዲዲስቅልያና ትአዛዝ ሐዋርያት በ4ኛውና በ6ኛው መቶ ክፍስ ዘመን አ*ጋ*ማሽ መካክል ከግረክኛው ተቀርጕመዋል።¹ እዚህ ላይ የኢትዮጵያ ቤተ ክርስቲያን ጥንታዊ ትውፊት ቀኖናዊና ቀኖናዊ ባልሆኑ ወይም አዋልድ መጻሕፍት መካከል በግልጽ ልዩነት አሰጣድረጉን ማስተዋል የስፈልጋል። ሁሉም በመንፈስ ቅዱስ አጋዥነት የተጸፉና ቀኖናዊ ናቸው ተብሰው በእኩል ደረጃ የሚታዩ ናቸው።

## 8. የግእዝ መጽሐፍ ቅዱስ ትርጕም መሻሻል (ክለሳ)

በኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ቤተ ክርስቲያን ነሐሴ 20 በሚነበበው ስንክሳር የሚገኝ አንድ ትውፊታዊ ማስረጃ አለ። ይህ ማስረጃ የኢትዮጵያ መጽሐፍ ቅዱስ የተተረጕመው አባ ሰላማ በሚባል ተርጓሚ ሲቀ ጳጳስ እንደሆነ ያስረዳል። ነው ይላል። መረጃውም የተተረንመውም ከዐፈብኛ አንደሚከተስው ይነበባል።

በዛቲ ዕስት አእረፊ አባ በላማ መተርጕም ....

ስላም ለከ ስዖማ ሃይማኖት ሰርዋ፤ ትእዛዛተ ዖሪት ወወንኔል አንተ ዲቤከ ተክእዋ፤

ሰላማ ዝክርከ ከመ በጎቤን ነዋ፤

<sup>1</sup> E. Ullendorff, 1968, 57.

"በዚች ዕለት (ንሐሴ 20) ተርጓሚው አባ ስላማ አረፈ" በማለት ታሪክን ከጀመረ በኋላ መረጃውን በግጥም መልክ እንዲሀ ሲል ደብልጻል::

> "የሃይማኖት ዛፍ ሥር ለሆንኸው ሳንተ ስላምታ ይገባል፣ የመንגልና የአሪት ትአዛዚት በአንተ ሳይ ፌስለዋል፣ ስላማ ሆይ! መታሰቢያህ በአኛ ዘንድ ይገኛል፣ ክርቤና ዕልዋ ክሚባሉ ሽፋዎች የበስጠ መዓዛ ባላቸው ከንፈሮችህ ኃይል መጻሕፍት ክዕረብኛ ወደ ማእዝ ተተርጉመዋል:"<sup>1-2</sup>

ክዐረብኛ ወደ ግእዝ ስለተደረገው የቅዱሳት መጻሕፍት ትርጉም እዚህ ላይ የተሰጠው መረጃ ወደ ማእዝ የተደረገውን የመጀመሪያውን የመጽሐፍ ቅዱስ ትርጒም በምንም ዓይነት አይመለከትም። የሚመለክተው በ14ኛው መቶ ክፍለ ዘመን የተደረገውን የግእዝ መጽሐፍ ቅድስ ማሻሻል (ክሰሳ) ነው። ይህም የተደረጋው "አባ ስሳማ" የሚል ቅጽል ተሰጥቷቸው ከነበሩት ክቅዱስ ፍሬምናጦስ ስም ጋር ስጣቸው በተመሳሰሰው በ14ኛው መቶ ክፍለ ዘመን በነበሩት ሁስተኛው አባ ሰሳማ ሊቀ ጳጳስ አ*መራር* ነው። እንዲያውም የእያንዳንዱ "ስሳማ" *መ*ስያ በቤተክርስቲያኒቷ ተወስኗል። የመጀመሪያው ፍሬምናጦስ "ስሳማ ክሣቴ ብርሃን" የሚባሉ ሲሆኑ፣ የኋለኛው ማን "ስላማ መተርጕም" በሚል ቅጽል ይሰያሉ።

የመጀመሪያውን የኢትዮጵያ ትርጕም ማሻሻል ስምን አስፈለን? የሚል ጥያቄ አንድ ሰው ሲያነሣ ይችላል። የመጀመሪያዎቹ ተርጓሚዎች መነሻ ወይም ምንጭ በሆነው ቋንቋ የሚገኙ አንዳንድ አስቸጋሪ ምንባቦችን በትክክል መተርጉም

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zuumond R., "Ethiopic Versions" in The Anchor Bible Dictionary, vol. 6, p. 808.

<sup>&</sup>quot;Le synaxair ethiopien" in Patrologia Orientalis, vol. ix, 4, p.359.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> የግለዙ ግጥም በአማርኛ ግጥም แዚህ መልክ የተቀመጠው የጽሑፉን ውበት ስመጠበቅ **ነው**።

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ይህ 14ኛው መቶ ዓመት (ድ. ል. ክ) በኢትዮጵያ የሥነ ጽሑፍ ትንግኤ መጀመሪያ መሆኑ ይታወቃል።

ያልተስተካከሉ ትርጒሞችን እንዳልቻስና ውጤቱም ብዘ እንዳስከተለ ይታመናል። ከእነዚህም ጕድስቶች በተጨማሪ በ ላ ዘመን መሻሻል ባስፈለጋቸው ልዩ ልዩ የቀኖና መጻሕፍት ውስጥ ክንዜ ወደ ንዜ ብዙ ስሕተቶች ንብተዋል። የእሥራ እራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን የትርጒም መሻሻል በዐረብኛው ትርጒም ላይ የተመሠረተ መሆኑ ይታመናል። ይሁንና በእንዚያ ዘመናት ከብዙ ምንጮች የተገኙ ብዙ የዐረብኛ ትርጒምች ስለ ነበሩ የግእዙን ትር<u></u>ም መሻሻል ለማገኘት ከየትኞቹ የዐረብኛ ትርጒሞች እንደተሻሻለ ለማረ*ጋገ*ጥ እስቸ*ጋሪ ነ*ው። ሆኖም ብዙ ሲቃውንት እንደሚያምኑት ይሀ ማሻሻል የተደፈገው ፋዩም (Favum) የተባለው አንር ለው የነበሩት "ራባይ ለአዲያ *ጋ*ኦን" (Rabbi Sa'adia Ga'on of Fayum) የተባሉት ሊቅ እንደተረጉሙት በሚገመተው የዕረብኛ ትርጒም ላይ ተመሥርቶ ነው። የእርሳቸውም ትርጕም ከምንጩ ከዕብራይስጡ ብለይ ኪዳን *ጋ*ር በቅርበት የተያያዘ መሆኑ ይታመናል። ይህም ሆኖ የኢትዮጵያው የግአዝ መጽሐፍ ቅዱስ የተሻሻለው ትርጒም ከለአዲያ (Sa'adia) ትርጕም *ጋ*ር ምን ያህል ተመሳሳይ እንደሆነ በእርግጠኝነት ሁኔታ የሚያውቅ(ቁ) ምሁር(ራን) የስአዲያን (Sa'adia) ትርጕም ማጥናትና ከኢትዮጵያው የግእዝ ትርጒም 2C ይኖርበታል(ባቸዋል)።

አንዳንድ ምሁራን የብሎይ ኪዳን ትርንም መሻሻል በዕብራይስጡ መሠረት እንደሆነ ያምናሉ። ሆኖም ይህን እስተሳሰብ የሚደማፍ የተወሰነ ማስረጃ የለም። ይህ ጉዳይ ጥሩ የዕብራይስጥና የማእዝ ቋንቋ ዕውቀት ባላቸው ምሁራን በቁም ነገር ሲጠና የሚገባው ነው። ባሁን ጊዜ በመንበረ ፓትርያርክ በግሪኩ ሰብዓ ሲቃናትና በግእዙ መሠረትነት መጽሐፍ ቅዱስን ወደ አማርኛ በምንተረጕምበት ጊዜ የግእዙን መጽሐፍ ቅዱስ ስንመረምር የግእዙ ብሎይ ኪዳን ከግሪኩ ስብዓ ሲቃናት ይልቅ ከዕብራይለጡ ጋር በጣም የተቀራረበ ሆኖ አግኝተነዋል። ይህም

የግእዘ መጽሐፍ ቅዱስ በዕብራይስጡ መሠረትነት ወይም ከዕብራይስጡ መሠረትነት በተተረጉመው በስአዲያ (Sa'adia) ትርጉም መሠረትነት እንደተሻሻለ ያላንዳች ጥርጥር ያስረዳል።

እንዳንድ ሴሎች ምሁራን ደግሞ በመካከለቸው ክፍለ ዘመን የተደረጉ **ሁለት የተ**ለያዩ የብሎይ ኪዳን ትር<u>ጉ</u>ም ማሻሻያዎች እንዳሉ ይናገራሉ። የመጀመሪያው "ተራ/ቀላል መሻሻል" (Vulgar Revision) ተብሎ ይጠራል። ይህም ከላይ በተጠቀሰው በስአዲያ የዐረብኛ ትርጕም ላይ ተመሥርቶ በ14ኛ ው መቶ ክፍለ ዘመን የተሻሻለው ነው የሚል ማምት አለ። ሌላው "በምሁራን የተሻሻለ" (Academic Revision) ተብሰ፣ ተስይሟል። ይህም ምናልባት በምንጩ በዕብራይስጡ ላይ ተመሥርቶ በ16ኛው መቶ ክፍለ ዘመን የተሻሻለ ነው ተብሎ ይገመታል።¹ ይህ መሻሻል ከመጀመሪያው ከዕብራይስጡ ማለት የማስሬቲክ (Masoretic) ምንባብ *ጋር* ብዙ ተመሳሳይነት አለው። ይሁንና ዩሲንዶርፍ (Ullendorff) "የአካዳሚክ ትርጕም መሻሻል" (Academic Revision) የሚባለውን ባለመቀበል አስተያየቱን እንጀሚክተሰው ሰጥቷል። "በኃላኛው መካከለኛ ዘመን ሁኔታዎች ሰራ ሰሆነ የዕብራይስጥ ትር<u>ጉ</u>ም ወይም እርማት የተመቻቹ **አል**ነበሩም::" በ*ውሆ* ንም የ"እካ*ዳሚ*ክ *ት-СԴ*-9° መሸሽል የሚባስውን ስመቀበል የማይቻል መሆነ-ን" *እን*ደ-ተ*ባ*ንዘበ በማጠቃስያው ገልጿል። "የዕብራይስጥ ቋንቋ ተጽእኖ ወይም ተሰሚነት ክ4ኛው እስከ *7*ኛው *መቶ ክ*ፍለ ዘመን ባለው ጊዜ ውስጥ እንደ ምክንያት ይቆጠራል።" በማስት ዩሴንዶርፍ ያስባል::²

ሆኖም ክፍ ባለ ደረጃ በሚወደደው ትውፊት ሳይ በመመሥረት የኢትዮጵያ ጥንታውያን የመጽሐፍ ቅዱስ ምሁራን ብሉይ ኪዳን ሁለት ትርጐሞች እንዳለት ይገልጻሉ። እንደኛው ክምንጩ ክዕብራይስሙ ሲሆን፣ ሁለተኛው ክሰብዓ ሲቃናት ትርጐም (Septuagint) በቀጥታ እንደተተረጐመ ያስገንዝዛሉ። ሆኖም በ14ኛው መቶ ክፍለ ዘመን ስለተደረገው የትርጉም

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> <u>The Catholic Encyclopedia</u>, vol.v, 1913, p.570. See also Ullendorff, 1968,pp.47-49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. Zotenberg, <u>Catalogue des mss. Ethioplens de la Bivliotheque nationale</u>, Paris, 1877, pp.9-11.

Löfgren, O. <u>Die äthiopische übersetzung des Propheteo Daniel</u> Paris,

<sup>1927:</sup>xxiv ff,; Schäfers, J. <u>Die äthiopische übersetzuog Jeremias</u>, Freiburg,

<sup>1912:178;</sup> The Achor Bible Dictionary, vol. 6, p. 808.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E. Ullendorff, 1968: 57.

ማሻሻል አንዳችም አይናንሩም። አዲስ ኪዳንን በተመሰከተ ግን የስላማ ሐዲስ ኪዳንና የቀድሞው ሐዲስ ኪዳን የሚባለ የሁሰት ትርጕሞችን መኖር ይቀበላሉ። ሆኖም የሰላማ ሐዲስ ኪዳን በኢትዮጵያ በካህናቱና በምእመናን ዘንድ ታዋቂ አለመሆኑንና በአንልግሎት ላይም አየዋስ አንዳልሆነ ማስተዋሉ አስፈላጊ ነው።

በሌላም በኩል የሶርያ ትርጉሞች ስመጀመሪያው የኢትዮጵያ መጽሐፍ ቅዱስ ትርጕም በመሠረትነት አገልግሰዋል የሚል አቋም ያለው ኤ. ቮቡስ (A.Vööbus) የተባሰው ምሁር የ14ኛው መቶ ክፍለ ዘመን የትርጕም መሻሻል በግሪክ የመጀመሪያው ትርጕም መሠረትነት እንደተካሄደ በአርግጠኝነት ይናንራል። ያንሁን እንጂ የመካከሰኛው ዘመን የኢትዮጵያ ባህላዊና ሥነልሳናዊ ሁኔታዎች እንዲህ ያለውን አባባል የሚደግፉ አይመስልም። ስስዚህ የ14ኛው መቶ ክፍለ ዘመን የትርጕም መሻሻል በአመዛች በስአዲያ (Sa'adia) የዐረብኛ ትርጕም ላይ የተመሠረት ይመስላል።

በሌላ በኩል ደግሞ አንዳንድ ምሁራን የመጽሐፍ ቅዱስ ሁሉም የቀኖና መጻሕፍትና ጥቂት የአዋልድ መጻሕፍት በዚህ ጊዜ እንዲሻሻሱ እንደተደረገ ገምተዋል። ከነዚህም በተጨማሪ ጸሐፊዎቻቸው በሚገባ ሳይታወቁ በመጽሐፍ ቅዱስ ታላሳቅ ሰዎች ስም የተጻፉ እንደ ኪዳነ አብሬሃም፣ ሙሴ በሲና ሳይ ከእግዚአብሔር ጋር ያደረገው ንግግርና አንደ የሲቢል ጥበብ (wisdom of Sybil) ያሉ የብሎይና የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት በ14ኛውና በ15ኛው መቶ ክፍስ ዘመን መካከል ከዐረብኛ ተተርጕመዋል። በተሻሻሰው የትርጕም ክሰሳ ወቅት ብዙ ተርጓሚዎች ተሳትፈው ስሰነበር የተሰያዩ መጻሕፍት የተሻሻሱት የትርጕም ክሰሳዎች አኩልነት አንዳይኖራቸውና የተሰያዩ እንዲሆጉ ምክንያት ሆነዋል።

የመጀመሪያው የኢትዮጵያ መጽሐፍ ቅዱስ ኅትመት በ1513 ዓ. ም. በሮም ውስጥ በጂ. ፖትኬን (J. Potken) ተዘ*ጋ*ጅቶ የታተመው መዝሙሪ ዳዊት (Psalterium Chaldaeum) ነበር። ይሁንና ይህ ሒሳዊ በሆነ መንገድ የተዘጋጀ አልነበሪም። ሒሳዊ በሆነ መንገድ የተዘጋጀው የዳዊት መጽሐፍ በጀ. ሱዶልፍ (J. Ludolf) የተሠራውና "መዝሙር ዘዳዊት" በሚል ርአስ በ1701 ዓ.ም. የታተመው ነበር።¹ ስስ ኢትዮጵያ በመጻፍ የታወቀው ሴላው ታላቅ ሰው አ**ን**ስት ዲልማን (August Dilmnn) ስምንቱን ብሔረ አሪት፣ አንደኛና ሁለተኛ ሳሙኤልን፣ አንደኛና ሁለተኛ *ነገሥትን፣ እ*ንደዚሁም የብሱይ ኪዳንን አዋልድ በ1853 እና 1894 መካከል ሒሳዊ በሆነ መንባድ አዘ*ጋ*ጅቶ አሳትሚል። የተ<u>ማ</u>ሳፕ የኢትዮጵያ ብሉይ ኪዳን ፍራንቺስኮ ዳ በሳኖ (Francesco da Bassano) በተባሰው የሮማ ካቶሲክ ምሁር ካህን ሰመጀመሪያ ጊዜ በ4 ቅጾች (መጻሕፍት) ተዘ*ጋ*ጅቶ ከ1922-26 ባሰው ጊዜ ታትሚል።² ይሀም ከተለያዩ ምንባቦች *ጋር በማ*ንፃፀር ሒሳዊ በሆነ *መንገ*ድ የተዘ*ጋ*ጀ አንዳልሆነ ተገልጿል። የዳ ባሳኖ ዋና <del>ዓ</del>ላማ ለኢትዮጰያ ሕንዘበ ተግባራዊ ጠቀሜታ ያለው የተሟላ የግዕዝ ብሎይ ኪዳን አሳትሞ ጣውጣት ነበር እንጂ ሒሳዊ 

ሐዲስ ኪዳን ስመጀመሪያ ጊዜ በ1548 በሮም ታተመ።
"ኢዲቲአ ፕሪንሴፕስ" (Editio Princeps) ተብሎ የተጠራው ይህ
አትም በቫቲካን ቤተ መጻሕፍት ውስጥ ተጠብቀው በኖሩ
ቀደምት የእጅ (የብራና) ጽሑፎች ላይ የተመሠረተ ነበር።
ይህም 'ነትሙት ኢየሩሳሌምን ጕብኝተው ወደ ሀገራቸው ይመሰስ
የነበሩ ሦስት ኢትዮጵያውያን መነኮሳት ወደ ሮም ሄደው ስለነበር
በአነርሱ የተዘጋጀ ነበር። አነርሱም ይህን የመጀመሪያ ሐዲስ
ኪዳን ጎትሙት ያዘጋጁባቸውን በእጅ የተጻፉ የግዕዝ ቅዱሳት
መጻሕፍት ይዘው ነበር ይባላል። ይህ ጎትሙት በ1753 ዓ. ም.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ይህ መረጃ የብሎይ ኪዳን ትርጓሜ ምሁር በሆኑት በ**መጋቤ ብሎይ ሰይል** ሥሳሴ ዮሐንስ በቃል ምልልስ ጊዜ ተረጋግጧል።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> " የሐዲስ ኪዳን ትርጓሜ ምሁር በሆኑት በ**አቡን መቃርዮስ** ታሪ*ጋግጣ* ል።

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vööbus A. Early Versions of the New Testament, Stockholm, 1954, 247 ff cf. Ullendorff, 1968,53.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zuurmond R. "Ethiopic Versions" in The Anchor Bible Dictionary, vol.6, p. 808.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid,; The Catholic Encyclopedia, vol.v, 1913,p.570.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Anchor Bible Dictionary, vol. 6, p. 809.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E. Ullendorff, 1968, p. 59.

በዋልተን ፖሊግሎት እንደገና ተባዝቷል። በጣም የታወቀው የኢትዮጵያ ሐዲስ ኪዳን በቶማስ ቤል ፕላት (Thomas Bell Platt) በ1830 ለBritish and Foreign Bible Society ታትሟል።²

# 10. የኢትዮጵያ የብራና ቅዱሳት መጻሕፍት የሚንኙባቸው ቦታዎች

በ*ሚያማ*ምሩ ብራና*ዎች የተጻ*ፉ ቁጥራቸው የበዛ በእጅ የተጻፉ የማአዝ ቅዱሳት መጻሕፍት እንደ ደብረ ሲባኖስ፣ ደብረ ቢዛን፣ ደብረ *ዳ*ም፣ *ጉንዳጒ*ንዲ፣ ሐይቅ ቅዱስ **እስጢፋ**ኖስ፣ በጣና ባሕር **ደ**ሴቶች ላይ ባሉና በመሳሰሉ*ት ገዳ*ማት ይገኛሉ። መ**ለ**ሕፍት እብዛኞቹ ያማሩ ምሳሌዎች፣ ከእንዚህ በሚያበራ ሁኔታና በሚያስደንቅ እጻጻፍ የተጻፉ ናቸው። የሚቆጠሩ የኢትዮጵያ መጻሕፍት በብዙ የአውሮፖ ብሔራውያን **ወ**ሀያን፡ን የሚገኙ መጸሕፍት ዩኒቨ**ር**ሲቲ*ዎች እብያተ* ሲያስታውስት አስንራሚ ነው። እንዚህ መጻሕፍት እንዴት አውሮፖ ደረሱ? በ16ኛው መቶ ክፍለ ዘመንና ክዚያም በፊት ጀምሮ ብሎ ተጓዣች፣ እሳሾችና ተመራማሪዎች ምብኝዎችም በተደ*ጋጋጣ*, በኢትዮጵያና በኤርትራ ተንዝዋል። እንዚህ ስዎች በንንዘብ የማይተመን ዋጋ ያላቸውን እንዚህ በርካታ መጻሕፍትን አሰባሰበው *የያዙ ገዳጣትንም ጎብኝተዋል። እነዚህ ሕዝቦች* ክንዳማቱ ጥሩ ጥሩ የሆኑ መጻሕፍትን በእጃቸው የሚያስንቡበትን መንንድና ዘዴ ተጠቅመው ወደ አውሮፖ በመውስድ ሽጠዋቸዋል ወይም ሰልዩ ልዩ አብያተ መጻሕፍት ለጥተዋቸዋል። ይህም ሁኔታ የኢትዮጵያን ገዳማት በዋጋ ከማይተመን ህብታቸው መጻሕፍት **ስብያተ** የእውሮፖን ሲያራቍታቸው፣ አበልጽዓል። በጣም ብዙ ቁጥርና ለፊ እንልግሎት ያላቸው የኢትዮጵያ የብራና ቅዱሳት መጻሕፍት በብሪቲሽ ሙዝየም፣

<sup>1</sup> Encyclopaedia Biblica, vol. iv, col. 5012. The Anchor Bible Dictionary, vol. 6, p. 809; E. Ullendorff, 1968, p.34.

<sup>2</sup> Encyclopaedia Biblica, vol. iv, col. 5012. The Anchor Bible Dictionary, vol. 6, p. 809.

<sup>3</sup> E. Ullendorff, 1968, p. 35.

በፓሪስ ብሔራዊ ቤተ መጻሕፍት፣ በቫቲካን ቤተ መጻሕፍት፣ በእክስፎርድ ዩኒቨርሲቲ ባልዲያን ቤተ መጻሕፍት<sup>ዩ</sup> የBFBS ስብስብ በተጠራቀመበት በካምብሪጅ ዩኒቨርሲቲ ቤተ መጻሕፍት፣ ካስትል ቤተ መጻሕፍት፣ በማንቸስተር ቤተ መጻሕፍት፣ በበርሊን፣ በሴኒንግራድ  $0.4 \cdot$ *ራ* ይላንድ መጻሕፈት፣ በቪኤና ቤተ መጻሕፍት ወዘተ ይገኛሉ። እጅግ ጠቃሚ የሆኑ በማይክሮፊ<mark>ል</mark>ም የተቀረጹ ስብሰቦች በሚ*ን*ሶታ በኮሌጅቪል በሂል *ገዳ*ም ቤተ መጻሕፍት (Hill Monastic Manuscript Library) (HMML) ይገኛለ።፡ የገዳው ቤተ መጻሕፍት ኃላፊዎች በኢትዮጵያ ቤተ ክርስቲያን ፌቃድ የኢትዮጵያ ገዳማት መጻሕፍት ቤተ መጻሕፍት ተብሎ የተሰየመ በአዲስ አበባ አቋቁመው የተራቀቀ የማይክሮ ፊልም መሣሪያ በጣም ብዘ መጽሐፍ ቅዱስ ነክ የሆኑና የቅዱሳንን ተክለ። የሕይወት ታሪክና ተ*ጋ*ድሎአቸውን የሚያወሱ መጻሕፍትን በሦስት ኮፒ ፊልም እንስተው÷ እንዳንድ ቅጅ ለኢትዮጰያ ቤተ ክርስቲያን፣ ለአዲስ እበባ ዩኒቨርሲቲና ለሂል *ገዳ*ም ቤተ መጻሕፍት ስጥተዋል። ዶክተር ደብልዩ ኤፍ ማኮምበር (W.F. Macomber) እና ዶ/ር ኔታቸው ኃይሌ ስለ የኢትዮጵያ የብራና ካታሎግ (Catalogue) አስመስ*ጋ*ኝ መጻሕፍት ቅዱላት (የመጻሕፍት ዝርዝር) አዘ*ጋ*ጅተዋል።¹

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Macomber, W. F. 1975-78. <u>A Catalogue of Ethiopian Manuscripts</u>, vols. 1-3, Collegeville, MN.; Getachew Haile. 1978-

<sup>88.</sup> A Catalogue of Ethlopian Manuscripts, vols. 4-11, Collegeville, MN.